# FASCICULUS, CONTROVERSIARVM THEOLOGICARVM, AD JUNIORUM,

Aut occupatorum Captum sic colligatus, ut in præcipuis Fidei Apicibus Compendiole Informentur, aut sparsim alias Lecta vel audita, facilius recolant & expendant.

Per

JOHANNEM PRIDEAUX, haud ita pridem apud Oxonienses S. T. Profestorem Regium, & postea Episcopum Wigorniensem.

> > OXONIÆ,

Excudebat Impensis suis L E O N A R Du S L I C H F I E L D,

Academia Typographus. Væneunt apud Hen. Curreyne,

& Tho. Robinson Anno Dom. 1649.

and a contraction

m of the second second

. 1. 2. maight an hard

and the second second

30



# PIIS, DOCTIS, ET CORDATIS EVANGELII MINISTRIS

Do. GUILLELMO HODGES, HENRICO SUTTON, ROLANDO CROSBY, EDWAR-DO BEST, ELIAZARO JACKSON, EMA-NUELI SMITH, GUILLELMO LOLE, Catterila, Diocarleos WIGORNIENSIS Filiis, Fratribus, & in Vinea Domini Cooperariis.

o N intempestivum videatut (Fratres & Filis) hoe præsertim seculo,
illud Ecclesiasis commonitorium,
faciendi libros ausum este sinem, quia
sufficiant verba sapientum, per Magifires colletionum, ab uno (Christo) Pastore tradita,
ut histe ampliora non requirantus, Ecclesia interim
alia sub cruce, aliain suce posicæ, expendenda est conditio. Nam;

una, cum plurimis berbu laletaribus, injecta colocynthida, Mors in olla elle deprehendatur. Rapaces lu-

1 2

pi

#### EPISTOLA

A& 10.

pi non tantum irruant ex vicinis felais, fed ebulli. antex nobu splis havarres Sorequeira Ti smerer mi pe-Sond toda wini. Noftis quis pradixit, & quid nos fen. timm. Sub patule cujuldam Querem tegmine whafre nonnlla olim latitantia, purabant le fuiffe impedita, per adumbrantium ramorum fillicidia, nein altum (quod ambiebant) crelcerent, lovem igitur implorant ut querem averuncetur. Diffam, Faffam, quid fequitut? Ingruunt procelle brumales, folo penirus aquantur , luccedit aftivale incendium & flippitus exarefcunt. Intelligentibus non opus eft-Oedipo. Simia in tello præte reuntibus ram diu capito diminuar, dorec ipfe ab irritaris tandem deturbetur. Cani umbræ inhians extensiori . amittit quam in taucibus poffidebat offam , & notum eft quomodo fruffula facrificii ab altari direpta, adhæfit pruna, in nidi aquilini & pullitiei vivicomburium. Deus nafter ignis confumens eft, non impune fere: Baltaffar temerata templi vala , & lingua aurea c confecratis per Achan fubducta, facrilegium in Anat bemate maran-atba cloquetur. Atq hic inter cas tera mirari lubit , cur Epifcori titulus (quo tamen (dvatorem noft: um infignitum effe legimus) adro recentiorisculus Smellbymianis fudeseffer in o. culis ut necessario cher afterem B: Aiæ Fronti ions tum manifestaret. Num Graymers, Latimers Brales & ejufdem claffis fymiftz, Amichritiani tagdem audiant proxeneta? Et Inelli, Whitgifti, aliprumve cjulden Hierarchiz, fennes ant falla y Sousbriffia. mi mam redolent? Quin de vivis (uteung conculcatis) iliud foondeam . Delectum inter le habeant hi nostri

Heb. 12. Dan, 5.

לשין חורב ינים ביים

#### DEDICATORIA.

nofiti Demogogi, & proferant primipilos fuos in aciem accinetiores, valentieres, aut conflantiores, contra quoflibet orthodoxorum hoftes, quam ex cyerfis Epifcoporum & Decamorum pharis, Duces aut Trieries protecto vix inventant. Norum hoc quirur. mis protestantium turbatis,fe latenter immifcent verfuriffimi fynones loiolitici, ideoq; nil punctius urgent quamut per flammas erumpentes ab hujufmo. di Rhaminis feu cynofbatu Cedri Libani abluman. Ind . rur, quo facillus in Britanniam Roma redeat. Meminime olim puero, in depicta quadam sabula, ad nomen [PAPA] hunc Acrofticum legiffe (P) Pafto. ram (A) ambitto (P) peperit (A) Antichriftum.Quis autem effer major, lie erat jamdudum inter Apottolos inchoata, fed determinante Salvatore, nunquam acquieverunt pofteri. Dominari volunt omnes nemo (or oportet) obtemperare, fic ut randem fiat hoc non gladio ori, led ore gladii decidendum problems , An (upremarm papalu, habeatur potius antichriftianus quam Prasbyteralis, aut Entbyfiattiens En quam modicum Ambitionis fermentum totius Christiana humilitatis corrumpat maffam : lusipos igitur & azipos, apoftolica ifta funt nobis, & a nobis fratribus inculcanda. på produsa urbiteter antitus ogranapiper, antitus Shins, G.1.5. Cavere canes, C ver malos opera. rios, Cavete concisionem. Piul 3. fiquidem qui feip- anohopitorfor fegregant fab cu'ufcunq, affatus protex u, infla. me imrie. si tandem animales, & fpiritum fanctum non habentes invenientur, wdaver. 19. Guffus etiam diftinguet inter vinum betw & novum (quod jamdudum indicavit fatvarer) & certo pronunciabit vetm efe mili.

MS,

XUM

#### EPISTOLA "

· maniès XSHS 6 TEPOS Stir.

as, Luc. 5. De opella autem hac vobis dicata fic habete. Doctrina, Cultus, & Difeiplina, in qualibet recte inftirura Ecclesia, ab omnibus suis symmistis religiofifime lemper funt respicienda. Doarina fontarin in 39. Articulu, Cultum in Liturgicu, Difciplinam in Canonibus , a limpidissimis antiquitatis fontibus, pie, provide, & piudenter, præcipue per Episcopos Reformatos confignatam accepimus. Ista premunt, expendant, defendant, Insequentia Compare. In his ipse fui initiatus, bu subscripsi, & ab bu cur vel latum unguem decederem, profiteor me nullatenus adhuc invenisse. In minutioribus verò aliquibus, fi a calcata nonnunquam declinem femita; adiaphera deprehendantur, aut non latis explorate, in quibus inter ingenuos liberum semper fuit opinari. Nollem autem ipfe ut quispiam meum sequatur dudum , nifi quatenus feriptura, Rationi, & maturo confilio & confensu ftabilitis Ecclesia Anglicane placiti, animadvertat effe conformem. Erqui lecundum iffum Tourn migd- incedunt Canonem, Pax fit fuper cos & mifericordia (denuntiante Apostolo) & supra Ifraelem Dei Gal.6 In quo fi quis ulterius moleftias mihi exhiberer, non dubito quin inter vos experirer promptissimos fympathos & Auxiliarios. Q Timothei igitur mei depofitum custodite, & averlamini profanos istos de tebus inanibus clamores, & oppositiones falla nomina. tæ feientia, quam nonaulli præ fe ferentes, non folum circa fidem aberrarunt a leopo , sed Bethel in Betbaven, vallem Beneditionis Berachab, in Beereth, Beeroth, puteos puteos Biruminis, & iplam Jerufalem in Acheldamah, prodigiola metamorphofi transfor-

(ar.

THE RESIDE

marunt

#### DEDICATORIA.

marunt. Deus autem Pacu, qui magnum illum ovium patterem Dominum nostrum Iesum Christum per sanguinem patti aterni a mortuis reduxit, ita compingat vosad omne opas bonum, ad præstandam ipsius voluntatem, ut esticiat in vobis, quod gratum est in conspetta suo per Iesum Christum. Cui sit gloria in secula seculorum Amen. Sic concludit cum Apostolo. Heb. 13.21. Assetu saltem sixo & paterna solicitudine a vobis nunquam separandus.

Episcopus Ve ster

& Sympresbyter,

JO: WIGORNIENSIS.

# MINICATORIA.

A specific of the control of the con

right in the

ent min

per wildeling



# · Ad Lettorem.



ON multis te morabor (Lector Benevole) Tria tantum pramitto, & defino. Primum est de Methodo inusitata ; Mirabere forsan cur per Hemades fingula fic difpono, ac fi in tali numero lateret aliquod Mosterium, Sanè quam frequenter in Sacris Septenari-

um præ Cæteris occurrere numerum, observent omnes qui Genesin cum Apscalypsi conferunt, & Sapiemia Coelestis Domum Septem tantum Columnie fuffultam animadvertant , unde numerus universi hic ab Augustino dicitur , eumq; Proverb. 9.1. Perfectionem Dei in meribu, operumq; , denotare plenitudinem Recentives consentiunt. Sed mihi talie non incidit (multo minus abripuit) peculatio. Ipfe potius felegi hunc procedendi modum, ut à Digressionibus peripatericie, & à Tricis Recentiorum dichosomisticis, studiosos & sedulos, quantum in me erat, liberarem. Secondo, ut illis etiam fatisfaciam, qui Cujuflibet questionis ( ut loquntur ) Statum feorsum præfixum expecunt; intelligant velim, fufioris illud effe negotii, quam Compendji patiatur angustia. Quin nec admodum videtur necessarium , com ex solutionibus cuilibet objettioni fuo loco adaptatis, emergit iste status, quem przfixiffe, & repetiiffe, effet supervacaneum. Tertion supereft de Ulunt hoc adjiciatur. Tam Provectioribus, quam Incipientibus, inserviat hic Fasciculus, bis, ut Compendiolius in Polemicie

Expo fit. in

#### Ad Lectorem.

Polemicis initientur, illis, ut que forsitan exciderate, facilitis recolant. Vel His vel illis quicquid accedit Compendis, non minima debetur ex parte, spectate Fidei, eruditionis, & Industria vivo; D. HENRICO TOZER, S. T. Bacchalaures meritissimo, Filio mihi semper percharo. Is exulanti mihi à popriis, ex selecta sua Bibliotheca, suppeditavit libros, Indices his opuculis expedite concinnavit & ippolium erat atsiduus, ut hic cum exteris qualiscung; Fatar, lucem as-

piceret.

Nec tacenda funt hic etiam in me praftita D. Guiliebni CROOT E Medici periti , parati , & , hoffitalis pro innata fua humanitate sublidiaria officia, quibus torpidum sepidis excitavit, languentem refecit, & infirmitatibus aliquoties laborantem in integrum restituit. Non vitio mihi vertat Superciliosas quispiam, quia mingtiora (forsan) hac interfero. Gaii hospitie , & Rhodes Ancilla indicantis tantum suspectam Petri à carcere liberationem, non omittuntur in Scripturis nomina. Mallem autem ego,ut nimiz facilitatia quam ingratitudinis à quopiam quovilmodo polhularer, In rem tuam si cedat (Letter Candide) quicquid habes hic tumultuerio coacervatum, laus fit Patri coelefti per filium fuum unigenitum, Duraram omnium Largitori, quia scopum attigit is qui Benedittionem Divinam, piis omnibus tuis impertit stuliu, à propriis separatus, & hoc tempore plusquam ettuagenerim.

Iohannes Wigornien fis



# \*\*\*\*\*\*

# INDEX CAPITUM.

| De  | SCRIPTVRA. COGNITIONE DEL. PECCATO. ECCLESIA. REDEMPTIONE. SACRAMENTIS. NOVISSIMIS. | p.6.<br>p.52.<br>p.100.<br>p.134.<br>p.351.<br>p.372.<br>p.302. |
|-----|-------------------------------------------------------------------------------------|-----------------------------------------------------------------|
| . 4 | Syllabus Quartionum.  Quartio Protentialis                                          |                                                                 |

De Dei Existentia.

An conflore possit extrationie dullu , in ile qui sunt adulte & nea

| tn | note mentis, aliquem effe Deum? Att.                                                                                           | p.1     |
|----|--------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|---------|
|    | Cap.1. De Scriptura.                                                                                                           |         |
| 1  | (1. Scriptura fet verbum Dei ? Aff.                                                                                            | p.8.    |
| 1  | 2. Scriptura Canon integer & illibatus à noftris                                                                               | P.13.   |
|    | 3. Tenem Hebram, veteris Teftamenti , & Graci incorruptus fit, & authenticus ? Aff.                                            |         |
| 1  | 4. Verfto vulgaris Latina fit Fentibur equanda, e omnibus translationibus traferenda ? Neg.                                    | centric |
| 4  | 5. Vulgari debeat Scriptura in ta lingua, quam Pa                                                                              |         |
| -  | <ol> <li>Ultima Fidei Resolutio sit in Scripturas Canonic<br/>in determinationem alicujus Interpretis info<br/>Aff.</li> </ol> | as, non |
| 1  | 7. Traditiones non scripte admittantur in Scriptur.                                                                            |         |

XUH

# JNDEX CAPITYM

| C   | ap, 2.      | De Cognitione De                                        | 4                     |                 |
|-----|-------------|---------------------------------------------------------|-----------------------|-----------------|
| 1   |             | dallur purus ,cui amnia p                               |                       | m ef-           |
|     | 2. Sit Tri  | nitas perfenerum in una                                 |                       | divi-           |
|     |             | fit à Patre ab aterno genit                             | w? Aff.               | .69-            |
| An  | 4. Filim    | fit ejusdem cum Patre, Na<br>? Aff.                     |                       | .72.            |
|     | 5. Spiritu  | Sandur à Patre & Fil                                    |                       | ndan ?<br>2,82. |
|     | 6. Spiritm  | Sandus fitpersona invoc                                 |                       | .87.            |
|     |             | de tribus distinctis persons<br>amentale,& ad salutem n |                       |                 |
| C   | ap. 3.      | De Peccaro.                                             | 1.48                  |                 |
| 1   | 1. Damen    | es ante Hominie creation                                | em , propter Superbio | m, è            |
| 1   | cælee       | rant deturbati ? Aff.                                   | p.                    | 102.            |
|     | 2. Justiti  | a originalis antelapsum                                 |                       | alie?           |
| -   | 3. Detur o  | riginale peccasion ab Ada                               | mo in omnes ipfius    | refter          |
|     | res p       | upogatum ? Atf.                                         | p.                    | 112.            |
| And | 4. Liberat  | m arbitrisam ad bonum fa<br>u jublatum? Aff.            |                       | 119.            |
| - 1 |             | centia in renatis manea                                 |                       |                 |
|     | 6. Omne     | reccatum fit juá naturá mo                              | riale, & à Des ta     | nièm            |
|     | remij       | libile ? Aff.                                           | . p.                  | 127.            |
|     | 7. Peccatu  | m in S. Srum nunquam                                    | veniam confequ        | etur ?          |
|     | Aff.        | the policy managed and                                  | P.                    | 131.            |
| (   | Cap.4.      | De Ecclesia.                                            |                       |                 |
|     | 1. Eccleft  | a fit certus prædeftinatorse                            | п питети, ех тего     | Dei             |
|     | bener       | placito, finaliter and totalite                         |                       |                 |
|     |             | u? Aff.                                                 |                       | 136.            |
|     | 2. Ecclefic | e electorum in militantem                               | & triumphantem        |                 |
|     | divid       | latur ? Aff. contra Soci                                |                       | 140.            |
|     |             | 1000                                                    | 3 E                   | clefia          |

# INDEX CAPITVM

| In | 3. Ecclefia militans jemper fit glerioje vrfibilis? Neg.                                                                                                                                                                                       |
|----|------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
|    | 4. Ecclefia vifibilia determinatio five in cancilio five aliàs, fit errifi de examini subjetta? Aff. p.149.                                                                                                                                    |
|    | 5. Penes concilium generale sit suprema in terrie litium Ec-<br>clesiasticarum decisio? Aft. p.154.                                                                                                                                            |
|    | 6. Ordinata Evangelii promalgatio & folennie facramento-<br>rum administratio in publicie conventibus, characteres<br>funt pracipui vistibilie alicujus Ecclesia? Atf. p. 158.<br>7. Extra Ecclesiam falus unicuis, in sua religione sit expe- |
|    | De Membris Ecclefiz.                                                                                                                                                                                                                           |
| -  | 1. Santli in culie vel Angeli sint invocandi? Neg.p. 169. 2. Reprobi, Athei, & aperté impii (unt membra missemie p. 172.                                                                                                                       |
|    | 3. Clerici fint exempti à Regimine secularis patestatie? Neg. p. 177.                                                                                                                                                                          |
| 1  | 4. Liceat Clericis matrimenium contrabere? Aff. p. 181. 5. Monachatus fit religiosus vita status, in quo quis subere-                                                                                                                          |
|    | roget? Neg. p.185,<br>6. Juramentum Fidelitatis Magistratibus Laicis, à clericis                                                                                                                                                               |
| 1  | aque ac à Laicie sit prattendun? Aff. p.190.                                                                                                                                                                                                   |
| 1  | 7. Aliqua fint membra Ecclefia laborantia in Purgatorio?                                                                                                                                                                                       |

De Disciplina Ecclesia.

1. Regimen Ecclesia Catholica per Papan, tanquam Christi
Uscarium, debet esse monarchicum? Neg. p. 199.

2. Ex institutione Christi, aut. Apottolorum, Episcopatus sit
ordo, sive gradus, à Presbyteratu distinctus, eo.j. superior? Ass.

3. Clerici sure Divino exerceant jurisdictionem tempor elem,
aux Laici spritualem? Ass. p. 217.

4. Liceat subditie contra legitimum suum Magistratum sub
pratextu quotie religionie arma movere? Neg. p. 221.

作いい いっしゅ

| 14 1           | NDEX CAPITUN                            | 1             |
|----------------|-----------------------------------------|---------------|
| As Sine L      | iturgia, in diverfis Ecclefi in diver   | Comments Com  |
| literie        | non repugnant fint probande? At         | f. p.230      |
| 6. Immeia      | Anglicana fit factis literis co         | -f            |
| O. Laingia     | Sugarana ju jacra mera ce               |               |
| To Propin      | Cleri Anglicani ad facros ordines       | P.235         |
| tioner.        | fit legitima?                           |               |
|                | , 10                                    | . P.244       |
| Cap.5.         | De Redemptione.                         |               |
| 1. Christi is  | ncarnatio fuit possibilis necessaria, a | ut conveniens |
| Aff.           |                                         | p.252.        |
| 2. In hypoft   | atica naturarum unione inconfusa t      | nancam natu-  |
| Te cien        | idiomatibus? Aff.                       | p.255         |
|                | fit mediator fecundum satramij, na      |               |
|                |                                         | - 6           |
| 4. Chriftm     | propoccatie omnium credentium ple       | me & integra  |
| Cathefee       | cerit? Aff.                             | p.262.        |
|                | ex parte bominis justificer? Aff.       | p. 265        |
|                | roffit effe certur de fua falute ? Aff  |               |
| 7. Gratialy    | ficiens ad Salutem concedator om        |               |
|                | ,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,, | p.273.        |
| Canil          | D. Comments                             | 1-13          |
| Cap.6.         | De Sacramentis.                         |               |
| (1. Sacramen   | nta conferant gratiam ex opere op       | erato? Neg.   |
|                | and the second second second            | p.278.        |
| 2. Duo tan     | tum fint N. T. Sacramenta? Aff.         | p.282.        |
| 3. Baptismu    | s ad falutem sit absolute necessarius   | Aff. p.285.   |
| And 4. Padobay | tifum fi probandue? Aff:                | p.289.        |
| 5. Detur Tr    | anjubstantiatio? Neg.                   | p.292.        |
| 6. Miffa Sa    | crificison fit Idololarricum? Aff.      | p.295.        |
| 7. Matrimo     | nium legitimum fit disfolubile quod     | d vinculum?   |
| Neg.           | The status file is                      | p.199.        |
| Cap.7.         | De Noviffimis.                          |               |
|                |                                         |               |
| 1. Bona Ken    | natorson opera fint falutie atern       |               |
| Neg.           | P                                       | p.303.        |
| 2. Anpraier    | Papam ante ultimum Christi adv          | елим, ежрес-  |
| 1 tandas       | Antichristus? Neg,                      | p.296.        |
|                |                                         | 2. An         |

# INDEX CAPITVM.

3. Fusura sit Nationalie Judeorum ante sinem Mundi vocatio? Aff.
p.309.
4. Christus hie in terrie ante ultimum Judicium, sit eum
Martyribus excitatie per mille annos regnaturus? Neg.
p.312
5. Anima mortuorum annihilentur, aut dormiant usi, ad ultsmam Kesurrestionem? Neg.
p.315.
6. Possibilie sit ejustem numero corporie post mortem Resurrestio? Aff.

7. Mundus bie vifibilie per altimam conflagrationem fit an-

nihilandus ? Aff.

QUEST.

p. 321. .

1. 1. 1. 1.



QUESTIO PROCEMIALIS.

# De DEI Existentia.

An constare possit ex rationis ductu, in iis qui sunt adulta on non emota mentis, aliquem esse Deum?



CCEDENTEM ad Deum oporter credere quod Deus sit, & remunerator se in quirentibus Heb. 1 t. 6. Dixit nihilominus Insapiens in corde suo Non est Deus Ps. 14.1. & 53.1. & ore eructat Pharao, Quis est Dominus ut audiam vocem ejus? Exod. 5.2. & Nabuchodonosor, Quis est Deus qui eripiet vos de manu mea? Dan. 3.15. Non

immeritò igitur toti futurz fruilma, substernitur hoc es-

A

1. Primo, In omni motu perveniendum est ad primum Motorem. 2. In essicientibus subordinatis, ad primum causam.

3. In possibilibus & contingentibus, ad unum astum purum & necessarium. 4. In gradibus excellentia, ad unum summum Monarcham. 5. In gubernatione ordinata, ad unum summum Monarcham. 6. In Bonis, ad illud quod est optimum. 7. In magnis, ad id quod est moximum, aliter in infinitum esset progressus, quod Natura abhorret, & aversatur ratio: sed iste primus motor non motus, prima causa essiciens, Necessarium primum, & prastantissimum, summus Monarcha, Optimus, Maximus, necesse est ut sit Deus: Ergo constat Deum esse ex rationis discursu.

2. Secundo, Idem evincitur ex terroribus conscientia, trepidantis ad arociora facinora, & tormenta ab irrefistibili aliquo judice & vindice exigenda; qui non alius esse potest nisi omnipotens Deus, quibus addatur Juramenti Religio, ipsis

Barbaris facrofancta.

3. Tertio hoc confirmat Appetitus anima infatiabilis, quem delitie, divitie, bonores, hic in terris mulciplicati nulli terminant; cum autem nil frustra facit, aut sovet nasura, necesse est ut detur aliquod Infinition, in quo tandem acquiescat irrequietum istud dissiderium, quod nil aliud potest esse prater Deum.

4. Quarta ratio petatur à stupenda Mundi sabrica, ubi in summa rerum varietate constans semper manet dissossitio, prasement, resert quelibet betha Deum. quod fortuitis atomis, & non infinita sapientiz ascribere, perinde esset ac si quis Ligna & Lapides ad Civitatis strutturam, asserret sponte convenisse, & se domatin & plateatim ordinasse.

5. Quinte, Miracula naturz sitheram excedentia, & ipsius cusum prorsus intervertentia, quz vel oculis occurrunt, vel in historiis; extorquent vel à perversissimis, illam Malessiconum confessionem Digitus Dei est hic. Exod. 8.19.

6. Sexto, Oracula & de futuria aliàs comingentibus, certa pranuntiata, quid aliud arguunt quam esse omnipotentem, & supremum Demiurgum, qui certò prædicit quid sit eventurum, quia ipse prastituit ut sic eveniret.

353.3

7. Agmen claudit Gentium omnium Confesso unde Orator nullagens tam immansueta & fera est, quæ non (etiamsi
ignoret qualem Deum habere deceat) babendum tamen sciat.
Lactant: Institut. 1.3. c. 10. Ex Cicerone de Legibus 1.7. unde Americani stupidissimi, suos habent Zemos, & Deastros, à
quibus petunt, ciborum copiam, bonam valetudinem, & de kostibus victoriam, & habet Lerius Hist. Navigat. in Beasil.c. 16.

# Objiciunt Rationalistæ, derisores, ventricolæ, & reliqui ex Diagoræ Luciani, & Epicuri baris.

Ob. 1. Illud non potest esse rationi certum, quod sensui nunquam patuit, quia nihil est in intellectu, quod non prius suit sub sensu. Sed Deum nemo vidit unquam fo. 1.18. & 1. 70.4.12. nec aliis sensibus percipitur Job. 9. 11. & 23. 8. Ergo incertum est quod de eo afferitur.

Sol. Deus non patet sensibus comprehensive, ut est in se, sed apprehensive, ut esucet in operibus. Ita videna in signis, auditur in verbo, manisestatur in totius universi sabrica, Ps. 19. Oculus non vidis satura, nec audivit auris, 1. Cor. 2.9. Ergo satura nulla sunte Animam tuam non vides, Ergo non es Animale qu'am hoc ridiculum?

Ob. 2. Ratio reddi non poteft, cur Deur existens ab eterno, citius seipsum non manifestasset, Mundum creasset, vel aliquid aliud egisset. Actus enim purus non potuit esse nibil agens, Ergò videtur non suisse.

Sol. Hoc non probat Deum ab aterno non fuisse, sed ipsius consilia finito intellectui esse inscrutabilia, quarenti igitur de Dei factis ante Mundi fabricam, reponit S. Augustinus, parasse illum Insernom tam essentibus sequicio, quid au-

A 2

tem

TN-12N tem ipli deesse potuit, qui est El Schadai, sibi ipli sufficiens?

Pli, Frit & eternèm fuit. Nostre verz cecitatie in talibus debet
Gen 17. 1 elle, submississima Palmiste confessio, Mirabilio est tua sapientia
pre me, excelsa est non possum illam confegui Pl. 139. 6.

Ob. 3. Si fit Dem, tum vel ab alio est, vel à seipso, ab alio si sit, non potest esse Dem, quia non supremm. ut autem aliquid sit à seipso, rations repugnat, sic enim esse seipso prim (nama saltem) & sosterim, quod contradissionem implicat.

Sol. Rationi quidem adversatur ut aliquid finitum, factum, aut creatum effet à seipso, aut suiipsius causa, sed ut principium aliquod infinium agnoscatur, quod in se, &, per se, sit tale, à quo, & per quod, cattera omnia sant, quod sunt rationi maxime est consentaneum.

Ob. 4. Bonon infinition prorfus absorbet & distruit malum opposition, tale igitur si detur, Moli aliquid non supereffet, unde posito Deo, tollerentur omnes maligni finitus &

bomines.

Sol. Infinitum aliquod concipiatur ut Agens, vel Necessario, vel Liberè. Necessario si ageret Dem, tolleretur penitas quodvis opposition, sed cum ipse solu Agens sit liberrimus permittit Malum ad beneplacitum, quia noverit pro infinita. sua sopiemia, ex pessimis Bonum elicere.

Ob. 5. Primus in orbe Deos fecit timor, juxta decantatum illud Poeticion. Ergo Commention potitis videtur politicorion, hae de Deo sentencia, ad simpliciores in officio conti-

nendos, quam à nasutioribus amplectendum Dogna.

Sol. Increpet te Deus Satana, cum omnibus politicis tuis profunditatibus. Timor iste arguit, tremendum effe aliquod mibunal, & Judicem, qui fontes non dimittet impunitos, in alio seculo, quibus parcit hic pro summa sua longanimitate, ut respissant, ne in aternum persant.

Ob. 6. Pierum, Affera in hoc mundo, & Impierum, prospera, usq; ad mortem aliquoties continuata, (de quibus conqueruntur Psalmista Ps. 73. & Ferenius c. 12.) ostendunt

nullum talem dari Judicem.

Sol. Immò transmittum potius ad supremum judicium post

poil hanc viram habendum, abi unufquifq; recipier, fidei & factis consentanea, & Diver luet, quando Lazaru exaltabitur, quod tam Joremie quam Davidi erat fignificatum.

Ob. 7. Quod Beciei est innatun: omnibus competit Individuie, fed Diagoras, Lucianus, Leo 10. & innumeri alii, ex professo fuerunt merè Athesi, Ergo natura infitum non est. ut quis Desmesse agnoscat, & cognitio talis (ut conten-

dunt Sociniani) dici non potest effe Naturalie.

Sel. Competat aliquid innatum alicui, vel quoad princifium, & radicaliter, vel quoad exercitium & exegutive. non autem ex defectu exercitii, concludatur principii aut facultatis privatio, sed potius depravatio, ex injectis vinculis aut contractis fordibus, unde Caligula Bepedom amentifimus, Sueton, ad tonitrai fragorem, caput occuleree; nec dubitandum quin Cyclores hujufmodi, colo fereno turgefcentes, ad procellam incumbentem reciperunt se cum nautis apud Probe-100 Jone 1.5. ad Deum fum. 2. Aliud eft etiam Dei providention & de rebus humanis curam, aljud negare exifentian, & omnino afferere qued non fit Dem. 3. Socini autem de stupido quorundam Brafilientium Atheifmo instantiam, retundit Lerius Hift. Braf. c. 16. 4. Qnin ut conftat ulterius ex Magicia, Demones iplos fupremum numen agnoscere, & horrescere : Ita (innuunt nonnulli) Bestias aliquas & volucres, Dietetie & Religionie cujusdam habere fenson. Ex quibas amnibas cum fatis superq; constet Deum effe, non oris erit vel distortiffimi negare Theologiam. Cujus implicationes nodes methodo memoriz accommodată, puncilim & contractim expedire our sad aggredior.



# CAPITA THEOLOGIAE

CAP. I.

De Scriptura.



HEOLOGIA, est Sapienia Religiosa, à De o in sacris Scripturis revelata, ad Salutem perveniendi Deut. 4.6. 2, Tim. 3, 16.

2. Pet. 1.21. Rom.1. 16.

2. Hujus Septem

statuantur Capita

I. SCRIPTURA.

2. DEI COGNITIO.

3. PECCATUM.

4. ECCLESIA.

s. REDEMPTIO.

6. SACRAMENTA.

Lz. NOVISSIMA.

3. Quæ (ut faciliùs memoriæ imprimantur) fic connectantur. 1. Scriptura nos manuducit ad Supernaturalem Dei cognitionem. 2. A Deo cognito defecimus per Peccatum.

3. E Peccati massa, pro misericordi Dei beneplacito, evocata eft Ecclesia. 4. Hac expiatur & justificatur, per Redemptoriam Christi fatisfactionem. 5. Redemptionem obsignant Sacramenta. 6. Que excipiunt. 7. Novissima,ut illa tandem per debitam Mandatorum observantiam, ad Glorie portum nos perducant.

# De Scriptura autem Catholica hac efte Thefis.

4. CCriptura est Dei verbum, indubitato è corlo revelatum, & 2. In Libris quos habet Ecclefia noftra Anglicana pro Canonicis integre comprehensum. 3. Hujus Editionem Hebraicam in Veteri Testamento, & Gracam in Novo, amplectimur ut authenticas. 4. Translationem verò vulgarem Latinam, cum cateris omnibus versionibus, ad textus istos Originales expendi, & corrigi submittimus. 5. Hasq; Lingua ve nacula, singulis Christi sidelibus, vulgari debere contendimus, quia 6. Ultima fidei resolutio in Scripturis hisce est terminanda. Que 7. continent omnia ad Salutem necessaria abiq; Traditionis non Scripte quovis supplemento.

# Unde QUESTIONES.

1. Scriptura fit Dei verbum Calith's revelation?

2. Ejus Canon integer & illibatus à nostris retineatur?

2. Textus Hebraicus veteris Testamenti, & Gracus Novi, fit incorruptus, & Authenticus?

4. Verfio Vulgaris Latina, fit Fontibus equanda, & ceteris omnibus Translationibus præferenda?

n-

lem

an.

UM

s. Vulgari debeat Scriptura in ea Lingua quam Populue intelligat?

6. Ultima fidei Resolutio sit in Scripturas Canonicas?

7. Traditiones non Scriptæ admittantur, in Scripture supplementum?

QUEST.

#### QUEST. I.

# An Scriptura\_ fu verbum Dei? Aff.

#### QUIA,

A UT à Deo oft (ut argumentatur Salvator de Johannis Baptismo Math. 21.25.) aut ex Hominibus; ab Hominibus non potuit esse, nam à quibus esset ? cum nulla extiterunt scripta Mosaicis antiquiora, aut coava, præter Pseudoepigs apha quæda explosa Serbianorum, Abrahami, aut aliorum fragmenta-Moses verò agnoscit se sua omnia à Deo accepisse, nec constat Alphabetum aliquod illud antecessisse (quicquid hariolantur nonnulli) quod ipse in duabus tabulis recepit Dei digito exaratum. Ejusdem autem cum Mosaicis cusura, & certitudinis, inveniuntur scripta infequentia Canonica, Ergo patet illa esse ex Deo, quod confirmatur.

2. A Scriptorum diversorum temporum, locorum, & conditionum, admirando consensu, qualem inter Philosophos, scriptoresve alios non divinitàs inspiratos, incassum expectaveris, ut patet apud Ciceronem, Senecam, Plutarchum, pracipuè Eusebium in libris 15. de Praparatione Evang. studiose expendendis, de infinitis Philosophantium jurgiis. Idip-

fum evincit.

3. Materia substratæ illimis quædam sublimitus, & majestas, Cœlum tantum spirans, & absq; vel minimæ levitatis, vel humanæ ostentationis aspergine, omnia ad Deum referens; sic ut consciention potius exenteret, quam aures titillet, & quo penitius eventilatur eô vehementius afficit cordatos, & recalcitrantes consundit. Juxta illud Psalmista, Verbum tuum est perpurgatum septies (quasi in clibano sive catino) & servus tuus dilexit illud. Ps. 12.6. & 119.140.

4. Prophetle de Josia, Cyro, quatuor Monarchii, (præ cæteris) de Adventu Messie, tam exacté suo tempore implete; argumento sunt sirmissimo, bujusmodi nisi ab ipso Deo. (qui ista

prædefinivisset omnia) non pottisse provenire.

5. Accedunt Miracula hanc doctrinam oblignantia, tam expressa, & testata, ut à perversissime adversantious agnoscuntur. Hoc autèm Philosophicis Inventis, aut aliis aliorum commentis nunquam contigit. Extant apud Josephum Antiquit. 1.12. Et Eusebium Praparat: Evangel. 1.8.1. de Theofompo, quodam Oratore & Theodicto Tragado historia; è quibus hic capitis (ut videtur) vertigine, lste glaucomate erat percussius, eo quod calestem hunc Chirographum, ad vertigines suas occaratus, aggressi sunt accommodare. Nec minus hoc e-vincit

6. Recipientium Sagacitas. Non enim hæc gesta suerant in angulo (ut loquitur Apostolas Act. 26. 26.) sed in publico Mundi Theatro. ubi non seducti quidam è triviis Bubseque, sed, Monarcha, Politici, Dostores selectissimi & perspicacissimi, (quibus non defuit saculus, aut potestas singula expendendi) septra, edicia & placita, verbo huic submiserunt, quod nunquam proculdubio secissent, nisi illud à summo legistatore

calitàs profluxiffe pro comperto habuiffent.

7. Postremò in confesso est apud Ethnicos sere omnes celebriores (quibus hoc verbion innotuit) illud à Deo esse. utcunq; de genuino ipsius sensuin locis quibusdam observiribus tot oriuntur rixx. Nec dubitandum est Platonem, Aristotelem aliosq; Philosophia primipilos, plurima qua habent. de Deo singularia, ex hoc tonte haussise. cuius versionem in linguam Gracam, non tot impensis redimisset Ptolomeus Philodelphus, nisi 300, nì aliquid divinum in illo latuisse existimasset.

Objiciunt, Celsus Epicureus, apud Originem, Iulianus, apud Crillum Alexandrinum, Faustus Manichæus apud Augustinum, &c.

Ob.1. V Erbum Domini parum, pium, & perfettum est, cui nihil addendum vel detrabendum, Ps. 12.8 19. Prov. 30.5. Deut. 12.32. At Seriptura non est hujusmodi, quæ Ludiera proponit inter legalia de Bestiarum adipe, & excrementi, 2. Inuilia de Genealogiu, Chronologiu, & Topographicie, 3. Tautologiea, absq.ulla methodo (ut Crambe) reco-

cta & repetita, Ergo verbum Dei effe non poteft.

Sol. Quod stultum est Dei, sopientius est kominibus, 1.Cor. 1.25. quæ ludicra igitur videntur in lege, momenti inventuntur esse maximi à cordatis ad exercendam obedientiam. 2. Aversandam Idolalateiam. 3. Informandos mores, & ad Messiam indigitandum, si dextrè (ut oportet) percipiantur. vid. Enseb. de præpar. 1.8. Aq. 1.2.q. 102. art. 3. & sq. de Allegoricà legis accommodatione, & alios. 2. Genealogia & cætera quæ videntur superstua, Testimonia sunt Orsûs, propagationis & conservationis Ecclesia, & impletæ Promissionis de Messia, è semine Abrahami & Davidis deducendo Matth. 1. 3. Nec repetitiones in credendis & agendis sunt supervacaneæ, ubi utilins potius quæritur, quam subtilins. Isaiæ 48.17.

Ot.2. Occurrunt in Stripturis portentosa quædam de Solis statione, & umbræ retrogradatione, de Asino Dominum reprehendente, & Metamorphosi sæminæ in statuam salis & similia, Ios. 10. 13. 2. Reg. 20. 11. Num. 22. 28. Gen. 19. 26 quæ non rationem tantum, sed sidem omnem superant.

Ergo.

Sol. Fidem talem talia excedant, que Nature tantum intuetur molimina, non Dei Omnipotentiam, qui qui equid vult potest,

.....

potest, & facit figna & mirabilia in Calo & in Terra, quod in Decretia suis profitentur Ethnica Monarcha Nabuchodomsfor &

Darius. Dan. 3. 29.0 6.26.

/.

ĵ-

r. I-

n.

r.

12

is

é

bi

de

m

í-

6

t.,

n-

ılc

ft,

Ob. 3. Injunguntur in Scripuris, abominanda quædam, & Nature prorfus repugnantia, ut pater propriis manibus filium immolaret. Gen. 22.2. Propheta uxorem duceret fornicariam Hofez 1.2. Fratec ex Germani Relicta sterili, susciperet liberos Deut. 25.5. quæ à celo manasse, Blashemum est asserve.

Sol. Injusta non possunt esse quæ Deus precipit, cujus coluntas regula est justitia. Qui patris sidem sic explorare & illustrare voluit Gen. 22.1. non silium innocentem à patre trucidari. 2. Prophete verò non injungitur ut merchicon constupret, sed ut Israeli spurcam suam Idololariam, sub tali Allegorià representaret. 3. Nec pracipitur leviro, ut Germani fratris sine prole demortui glorem ducat sterilem, sed confanguineo ejustem familiæ (qui sub nomine "") venit) ut conservaretur tribuum distinctio, ad manisestationem Messie è Tribu Jude oriundi. conser Josephum Antiq. l. 4. c. 8.

Ob. 4. Indigna de Deo passim in istis scriptis inculcantur, nempe ipsum œulos habere & avres, Psal. 34. 16. przcepta dedisse suis non bona, Ezech. 20. 25. Subjicere teipsum colentium mandaiis, Isaiz 45. 11. panituisse se hominem fecisse, Gen. 6.6. decreta sua mutare, Isai. 38. Quz

calestem doctrinam non sapiunt.

Sol. Que sic proponantur, ai sport me se. concipienda sunt à nobis sport sur, Metaphorà sacris familiari, quà procaptus nostri imbecillitate, per obvia ad sublimiora elevamer. Unde dicitur Deus oculos habere & aures, cum efficit talia (sed modo inessabili sublimiori) que oculati & auriti faciant. 2. Dedisse pracepta non bona, cum dimittit obstinatos ad propria desideria, & ad inventiones, quibus seipsos precipitant, Pl. 8.13. Ezech.20.29. 3. Paninese vero & dolere, quando cessat sacere, quod secit, ut paninentes & dolemes solent; manente interim exerni decreti immunabilitate.

B 2

ubi non submittit se hominum mandatis, sed vel ostendit suam ad auxiliandum prompitudinem, ut Domini solent servis obsequentibus, si ipsorum præceptis sint morigeri, vel legendus potius est iste textus interrogative, q. d. institui vos de faciendis a vobis, nunquid autem vos præseribeis mishi de suuris, quid à me sit faciendum? De his vero & objectis antecedentibus consulatur Sixtus Senensis. Eiblioth.l.7. & 8. Bell. De verbo Dei 1.1.6.5.

Ob. 5. Novum Testamentum exenciorat, & quasi supplantat vetus, ut patet ex locis plurimis inde citatus, & ex Apostolo, qui appellat legalia and son a alexa son potest esse a lementa. Gal. 4.9. Ergo utrumq; non potest esse à Deo.

Sol. Citentur loca vel 27 to pano, quoad verba pracipue, vel 22 to pano et scopum. Verba si non semper reddunt Apostoli, sensum tamen et scopum sideliter exhibent, ut ostendit Junius in Parallelia, qui consulendus hac de re cum aliis. 2. Impotentia verò et egena sunt Apostolo legis Elementa, non moralia, sed ritualia seorsim infeconsiderata, non ut ad Christum sunt padagogica, ad quem sunt referenda.

Ob. 6. Occurrunt quamplurima in T.V. quæ sunt prorfus Asstata et Repugnamia. Ergo non potest illud esse à

Deo.

Sol. Que urgentur hic ut irashiorne, vel penitus contradicioria, oftenduntur esse tantam irashiopari, que videntur talia, et facile à multis-conciliantur, ut à Schorpio, in Symphonia, Tirino in calce Annot: ad Venus et Novum Testamentum &c. Idem

Ob.7. Objicitur de Novi Testamenti contradictionibus, è quibus authoritas divina illi detrahitur, præsertim in E-

vangelistarum et Genealogia Salvatoris dissentis.

Sol. Recurrendum est hic etiam ad authores prædictos aliosq; qui dedita opera distincitm ista discutiunt, que compendio (quod nos instituimus) non possunt absolvi. Sat iti igitur hic (solutionis vice) monuisse quàm necessarium iti, ut ad manum habeat Theologia studiosus, tales Conci-

liationes,

liationes, ut punciim inde petat, quod fatisfaciat, prout res



### QUEST. 11.

# An Scripturæ Canon integer & illibatus anostris retineatur? Aff.

#### 201 A,

1. Their primum fuerunt credita Dei Eloquia, Rom. 3.2. At noster Canon exactè cum eorum convenit, nec de Libria novi Testamenti intervenit hodie ulla inter doctos Controversia. Ergo Canon rectè est à nostris consignatur.

2. Canon Hebraerum communicari illis debuit, ea lingua quam intelligerent, aliter tuba daret incertum somum, 1. Cor. 14.8. ad nullius ædificationem, sed isti Libri cum Integri, nempe 1. Solomonis Sapientia. 2. Ecclesiasticus Syracidis, Libri, 3. Estra, 4. Tobia, 5. Judith, 6. Macchabeorum primus, & 7. Macchabeorum secundus: tum Librorum Fragmenta, scilicet 1. Oratio Manassis, 2. Trium puerorum Canticum, 3. Historia Susanna, 4. Narratio de Belo & Dracone, 5. Sex Capita cum dimidio Libro Esther assuta, 6. Earuch, 7. Epistola Jeremia, nunquam extabant Hebraice, Ergo Judain punquam suerant Canonici.

3. Post Malachiam desiit Prophetarum Jiaha nempe Dedulio sermonis Prophetici, cui fides certò niceretur, ut osten-conti Aplodunt Josephus & Eusebius, Atqui Aportophorum isti Authores nem.

Malachia, inveniuntur esse posteriores, Ergo Canonica Scripta non erant ab illis expectanda.

4. Salvator Canonem distribuit in Legem Prophetas & B 3 Pialmos

Pfaimos. Sed cum à Prophetarum Classe Apocryphi isti excludantur, înter Legalia & Pfalmos multò minus locum inveniant. În Canone igitur non sunt reponendi.

5. Canonici Veteris Testamenti corroborantur ex Nove, quaternis à Salvatore, & Apostolis citantur, sed Apocrophi à nobis rejecti, distituuntur tali testimonio. Ergo pro Canoni-

cir non funt habendi.

6. Quin Frivola & falfa in illis deprehendantur, quæ fidem detrahunt Canonicam. Ita 1. Sapientia Solomonia, (quam Philoni Judeo adjudicat Hieronymu) Pythagoricam aftruit unqualizamo c.8.v.19.20. 2. Ecclesiasticus adducit Samuelem post Mortem Prophetantem. c. 46. 20. 3. Estara de Henoch & Leviathan quinto die creatis, Rabbinica narrat deliria, 2. Esdræ 6.40. 4. Tobias inducit Angelum mentientem, saltèm Jesuiticà æquivocantem c.5. 12. & Magica ex jecinore, & corde piscis precipientem, c.6.8. 5. Judith celebrat factum Simeonis c. 9. 2. quod Jacobus ferit Anathemate Gen.49.7. 6. Macchabai inter se dissentiunt. In lib. 2. Laudatur Rasis aŭrozupela, c.14.42. & Autor se excusat, si rectè & congruenter quinque libros historicos Jasonis Cyrenei in Epitomen non redigerit cap. 16. 39. Collat. cum Cap.2.v.24. 7. Fragmenta Estheris & Danielia, non purioris sunt metalli.

7. Canonem (ut à nostris figitur confirmant. 1. Epiphanius in Libro de mensuis et ponderibus. 2. Hieronymus in Prologo Galeato. 3. Origenes. 4. Athanasius. 5. Cyprianus. 6. Nazianzenus vid. Euseb. Hist. 1. 4. c. 25. et 6. c. 28. 7. Una cum Concilio Laodiceno Can. 59. qui omnes Ferè Innocentio 1. (à que Canonis Tridemini ducitur projapia) fuerunt antiquieres, Resentiores verò Hugo et Cajetanus Cardinales Hieronymum.

hac in re sequendum esse contendunt.

Objectiones

Objectiones Adversantium præcipuè Tridentinorum, qui Anathema illis denuntiant, qui bos Apocryphos integros, cum omnibus suis partibus, prout in vulgatà prostant Editione Latinà, pro Sacris & Canonicis non suscipiant. Concil.

Trid. S. 4<sup>ta</sup> quod bisce suffulciunt argumentis.

Ob. I. Cltantur in Novo Tostamento, ut illud Sopienie c. 7.26. de splendore gloriz Christi Heb. 1.3. Item de impervestigabili Dei Consilio, c.9. 14. in Epistola ad Rom. c.11.34. in Christi irrisio que describitur Math. 27. 43. deducitur è Sopientie 2. 18. Ergo pro Canonicis meritò sunt habendi.

Sol. Citatio talis non probat librum esse Canonicum, nam ita, Aratus, Menander, & Epimenides Poctæ essent Canonizandi quia à Paulo citantur Act. 17.28. 1. Cor. 15.33. Tit. 1.12. 2. Nec concludendum loca alicujus authoris citari cum adducuntur similia, sic enim dicamus Salvasirem citasse Teremium, Durum est contra stimulos calcitrare Act. 9.5.cum eadem verba habentur in Phormione Act. 1. Scorn. 1. 3. Citantur potius adducta ex Jo. 1.14. Col. 1. 15. Isa. 40.13. Matheur autem factum narrat, non citat quid prædictum.

Ob. 2. Appellantur Scriptura, & Canonici à Patribus, quorum judicium non insuper est habendum.

Ob. 3.

Sol. Canon apud Patres duplex est, Morum, & Fidei, Camonici nonnunquam dicuntur hi Libri, primo sensu non secumdo, unde non proto-sed deutero-canonici aliquoties audiunt.
Hieronymus verò & Patres alii cum accurate loquuntur, discrimen statuunt inter Apocyphos hosce, & Canonicos, quod nos
amplectimur.

Ob. 3. Legebantur publice in Ecclefia, quod Canonico-

rum tantom est privilegium.

Sol. Legebantur quidem propter conformitatem (maxima ex parte cum Canonicia sut Homilia antiqua & facra ad informandos mores, non ad conformandam do Trinam.

Ob. 4. Continuant Eccleiæ Hifteriam, quæ alias à Captivitate mancret interrupta, Ergo non funt à Canone exclu-

dendi.

Sol. Ex Historicis Apocryphis, incertum est an Tobiss & Judith cum fragmentis de Sujanna, Bel, & Dracone habeantur pro Dramaticis potitis quàm veris narrationibus; quia mentio illarum apud istorum temporum Scriptores, (ut de rebus minutioribus) non occurrit; præsertim apud Josephon Antiquitatum Judaicarum sedulum exploratorem. 2. Machabei aliquid conferunt, sed quod ex aliis Historicis plenitis colligatur. 3. E quibus Frimus qui Pastor est Hieronymo, (ut putat Junius) vulgo omittitur, non sic dictus à Pastore gregis alicujus, sed sin vi mesalus, seu mesas ab Atrio, unde de tyrannide, Ptolonei Philopatoris inchoat insignem Historiamquam secundi Machabeurum Rassodiis, à Jasoce Cyrenco corrasis meritò præseras.

Ob. 5. Confirmantur hi libri à Conciliu, Carthaginensi. 3. Con. 47. Cui intersuit Augustinus. Item à Florentine, & Tridemino, ergo non sunt reijeiendi. Bell: de verb. Dei,

lib. 1. c. 4.

Sol. Tridentiman Concilium adversus nos à Bellarmino adduci, mirum videtur. Cum ipsus decretam sit res conneversa, nec valet apud A. Montanum, Sixuan senensem & alios. 2. Quod urgetur è Concilio Florenimo, Concilii non errat Constitutio, sed Papæ Eugenii 4<sup>ti</sup> post finitum Concilium,

In prej. 4d Apocryp.

ad Armenos peculiaris Institutio 3. Carthaginense Concilium cum Angustino, non decernit quinam libri pro Canonicus sunt habendi, sed quinam publice in Ecclesia sunt legendi, ut patet ex circumstantisis. Ubi & passiones Martyrum legi permittuntur in ipsocum Anniversatius Canon sigitur morum & Canon sidei, hic promiscue usurpantur, cum de Canone tantum sidei sit prasens controversia.

Ob. 6. Seponuntur capita quedam Canonica in Leiturgia Anglicana, fibilitutis quibuldam ex hilce Apocyphia, ut publice legantur in Ecclefia, ergo videntur aqualir faltem no-

bir, si non majorir, esse cum Canonicia authoritatis.

Sol. In Lectione publica non semper illud proponitur quod in se est przestantius, sed quod auditorum adificationi magis inserviat. 1. Cor. 14. 26. 2. Non zequantur igitur Ascropha Canonicis dum sic leguntur, sed ut instituta quzdam facilia interponuntur, quz ad Canonica amplectenda, (ut Homilia & Conciones) tardiores excitent. 3. Sic Geneses quzdam Capita, & Solomonis Canticum, Judai non legunt in Synagogis, ut captui populari minus accommodata. Sic etiam nec ex lectis Chronicorum Genealogiis, Ezechielis Templi Archinestonicis, aut Ishannis Apocalypsi, Rudiores multum proficerent.

Ob. 7. Compinguntur etiam cum Bibliis a nostris, ut partes integrantes, ergo videntur effe ejusdem momenti.

Sol. Non urgenda funt hæc ab illis tam ferocitèr in Aportyba, qui Marginelia fua annotamenta textui tam liberè
adifciunt. Ne Conciones ipforum nonnullæ, inveniantur
effe, non Canonice. 2. Sat fit Cordair, titulis ista distingui,
quæ eodem cohærent volunine, ut non pro Canonicis illi
habeantur libri, qui leguntur sub Titulo Apocryphorum.

QUEST.

# 

QV EST 10 111.

# An Textus Hebræus, veteris Testamenti, & Græcus Novi, incorruptus sit, & authenticus? Ast.

#### QVIA.

S. N incidit suspicio cur Herenia, Hebraica corrumperent, nec erat causa cur Julei hoc facerent. Sic enim propria distruerent amaian & sibi ipsis sidem derogarent. Quinnimò constat ex ipso cum Masora tum supputatis literis, & singulis punctorum minusiis, illos de T extu conservando ad superstitiumem usq. fuisse solicitos.

2. Non potuerunt (si vel maxime voluissent) tam subsessi ide agere . vel enim hoc secissent ante substanti adventum, vel postea; ante si quid tale patrassent, quomodo Christi & Apostolorum Reprehensionem esfugissent? posteà verò, examplaria inter Christianos distracta. Conatus hujusmodi nesarios reddidissent prorsus irritos.

3. Nec fecife patet ex Apostolo qui Abra a 6 ce eloquia sive Dei Oracula, illis fert accepta. Rom. 3. 2. unde sidisfimi Christianorum seriniaris aut capsaris habentur ab Augustino, studentibus nobis codices portantes, & in iss que contra illos faciunt ne apicem quidem mutarunt, ut ex librorum. Collatione satis est manifestum.

4. Eadem providentia non minus Christianis prospexit. Christus, de certa sidei regula, ut ex indubitatis fundamentis. Evangelism deduceretur; Quod sieri non potuit si textus.

Hebraicus

InPL40.

Hebraicae effet corruptus. Ejus verò cum quodlibet Jua & apican fixius Cala & terrà Salvator effe voluit. Math. 5. 18-ad quod fluctuantes remittit, ut plenè inflituerentur Luc. 10. 26. 10. 5. 39. incurruptum proculdubio & authenticum fuiffe concluitt.

5. Vigilantia Patrum quovis feculo, his armis usa est adversus Ethnicos, Hareticos, & Profanos, sie ut depravatio aliqua notabilis non potuit irrepere, sine publico clamore & scandalo. Quin & infami Harefeos stigmate notati fuerunt qui biblia tradiderunt Ethnicia dehonestanda. Tanta manist semper inter Religiosos textus reverentia.

6. Variz Translationes institutz, a variis in tot linguas discrepantes, Majore instar sive septimenti esse potuerunt, unde quod quovis modo mutatum esset in Originali, ex colla-

tione restitueretur.

7. Postremo exhibuit quodvis ferè seculum illustres Critices, quales Origines, & Hieronymus, apud antiquos, Erasmus & Beza, cum infinitis allis sequieris successionis, qui heroicà industrià & solertià, omnes textus apices expenderunt, & in integrum restituerunt, sic ut in rebus alicujus momenti nil desideraretur.

# Contra Textus Hebraici puritatem objiciunt Stapletonus, Bellarm. Gordonius, &c.

Ob. 1. V Bi mutantur Litera primava, przefertim à Des

ipo confignatz, ascitis in eorum locum profa- Certam est

norum inventis, ibi necesse est ut interveniat multiplex tor- Extan alian
requie. At hoc factum suisse à Judein post redirum à Cap- litera repetivitate, assert Hieronymus, quem sequentus-plurimi in He-risse quibm
braicis versatissimi, Ergo.

C 2

Sol. Prol Ga'eat.

o m

i-

)-

-

ia [i-

m

tit

tis

13.

Sol. Characterum mutatio non concludit textus correptionem, ut Biblia Anglicana Italicio expressa characteribus, esse ideo corrupta, nullus dixeric. 2. Traditio ista judaica, (quam probat Hieronymus de novis literis per Estam introductis, ablegatis priscis ad Samaritanus) refutatur in 1999. Ista 9.7. ubi in Mem clauso agnoscitur fidei mosterium, quod in Alphabeto Samaritano frustra queras. 3. Quis crederet, ita odio occecatos suisse Iudeos, ut xpossa xaxadas bostibus, precipuos suos sbesauros relinquerent; ut non haberent cum illis aliquid commercii adde quòd nec Philo aut Josephu, yel alius alicujus note, tam insipide commutationis meminerit.

Ob. 2. Keri & Cetib, Chafir & Inther, indicant aliud legi, aliud feribi, hic aliquid deficere, alibi illud redundare. Que ma-

nifefta funt corraptionis indicia, Ergo.

Sol. Tantum abest ut Keri & Chetib (qux 848. vulgò enumerantur) corrompont textum, ut varias potius ostendunt lestiones variorum exemplarium, per quas excludatur omnis novatorum corroptio, Quò spectant etiam Chafir & Inter, qux defetim aut redundantias Grammaticales indicant. Ex quibus omnibus, Masoretharum pateat superstitiosum quai textus conservandi, non minimum depravandi studium.

Ob. 3. Tiken Sopherim correctiones fapientum, supponunt aliquid fuisse corrigendum, quod cum factum se à Christianarum Hostibus, probabile est partium studio in

rem suam illos multa depravásse.

Sol-Sopherim isti fuerunt, vel viri Magna Synange (quorum Amesignanus erat Ezra à Deo inspiratus) qui un cum Social post reditum à captivitate Babilonica, exemplaria librorum sacrarum dissipata aut vitiata, in integrum restituit. & eo quo habemus ordine digestit, vel ut alii volunt, suerunt ipsi sacri. 2. Ambores, qui correctiones istas ut Epinorthoses adhibent, quibus Rhetorum more id quod in textu dixerunt, corrigunt. 3. Alii verò correstiones istas ad Thalmudica commenta rejiciunt:

Ob. 4. Additio puntiorum per Masorethar, observatur în plurimis

Fid. A. Montanum de var. left.Heb. ad Bib. Regia.

Bustorf.4d Glaffum. Bell. deV. D. L. 24,8, plurimis locis sensum mutare, Ergo Biblia saltem puntlata (que pluris ceteris aftimantur) habenda funt pro de-

pravatis.

Sol. Punita, nonnulli ftatuunt cum Alphabeto co eva. 2.Ahi introducta fuille contendunt à viria magne Synappe. . Textui verò addita à Tiberienfibus inter se diffentientibus, fed cujuscung; fuerint additamenta, tantom abest ut textum corrumpunt, ut potius muniunt ne commenter, & ad iplius faciliorem lectionem & intellectum manuducant. 2. Sive igitur puntlatum, live puntlie destitutum habeas sextum, à Juleis (ut fatetur Bellaminus) in re alicujus momenti depravatum non accipies.

Ob. s. Non dubitandumeft 72. Interpretet à Rege Prolomes conductos, & ab Apollolis in N. T. citatos, è contextu puro Hebraico vertionem fuam traduxiffe. Sed inter istam Gracom, & (quam habemus ) Editionem Hebraicam, innumere observentur contradictiones & discrepantiz; aut bic igitur aut ifte corruptus eft textus, at Grecie non fuir canfa, aut corrumpendi opportunitas, Ergo cudenda est hac faba in

Judeos, quod fit à Justino Martyre, Origine & alijs.

Sol. Interpretationem istam 72. hodie extare negant Dolli. ideog; quantum & in quibus declinavit ab Originali Hebree, nullus dixerit. 2. Apostoli in citatis ex V. T. non tam de verbis quam de sensu erat soliciti, & Graca potius adducunt quam Hebraica, quia ista fuerunt tunc temporis receptiona. 3. Non queruntur parres de Textus Hebraici corruptione, sed de Translatione Graca, que inter Helleniftar Tu-

deer quibuscum vixerunt authentian obtinuisset.

Ob.6. Evangelifte & Apostolizaliquando citant ex veteri Testemento, ea que nusquam extant, ut illud quoniam Nazarem vocabitur Meth. 2.23. & aliud ibid. v.6. fic scriptum eft (inquit Evangelifta) per Propberam, & Tu Beiblebem Terra Juda,nequaquam minima es in principibus Juda | At Propheta verba funt, & Tu Bethlehem Ephrata parvulus es in Millibus Tude, ubi utcungi conciliatur contradictio, illnd non przstabitur, Scriptum eft] quod non friptum effe, vel contrario modo Scriptum elle invenitur deprehenditur Ergo hic corne.

tie, fi non textus N.T. Ergo veterie.

Sol. Christus Nazarem vocabatur non tantum quia erat TEI surculm, quasi è trunco succiso egerminans Isai 11.
1. qui TEE germen est. Ier. 23.5. & Zoch.6. 12: Sed etiam à loco in quo educabatur, & è quo educebatur. Quod
ostendit Evangelista à Prophetis etiam fuisse prædictum, dum
non ratione tantum conditionis, sed habitationis vocabatur
Nazarem. 2. Non citat Micheam Mathem: sed narrat quomodo citarunt Sacerdotes & Scribe, qui sensum prophetæ
sanum reddiderunt, licet verbis quibussam mutatis.

Ob. 7. Ex pluribus instantiis oftenditus Textus Hebraici corruptio, à Lindano, Leone Castrensi spracique verò à Gordonio Hunsleo, aliisq, Iesuitis, qui tantum non eversion Domum Luk. 15. 9. ut Nodom in scrips inveniant. Tria pra cateris urgentur. 1. Gen. 3. 15. ubi Not ipsom vel ipse substituitur pro Not ipsa, in B. virginis injuriam. 2. Psal. 22. 17. NOT pro TNO intruditur, ad labisaciandam de passione Salvatoria historiam. 3. Iosue 21. versus 36. & 37. desunt in Originali juxta Kimchi, & Mosoretharum calculum, que in hodiernis omnibus exemplaribus reperiuntur, & in

Translationibu admittuntur.

Sol. Ad Primon, sive Ipse, Ipsa, Ipson, admittatur, sanus potest esse sension NTI autem & non NTI pro textu agnoscitur in Bibliis ex edit. Manass. Ben Israel Judzi: Ad Jecundum Caaru foderunt, & non Caari, sicut Leo, scripturm suisse in Antiquiu exemplaribus à se conspetitu, testantur R. Jacob Ben Chaiim, & Johannes Isaoc è Judao sactus Christianus, connectantur verò hic Keri & Cetib, & habebis, sicut Leo soderum, quod loco rectè quadrat. Ad Tertium vide quid reponit Simeon de Muis in pras. ad Psalmos, de Hebraica editionis authoritate & veritate, exemplaria quz hodie nos habemus Hebraica, duos istos versus nobis exhibent, & interpretes transferunt. Cum autem patebit manifestitis illos esse suppositivos, omitti possunt, sine religionis gravi aliquo incommodo.

Contra

Apud tunium cont. Bellar. & Muicin locum.

#### Contra Novi Testamenti integritatèm pressiores bæ adferuntur Instantia.

Ob. 1. A Dditur Orationi Dominica doxologia Math. 6: 12. L Quia tuson eft regnum potentia & gloria ] quod apud Lucam non habetur Luc. 11. nec in plurimis gracis exemplaribus, nec in ullis Latinis vetuftioribus. 2. Unde in Orationis hujus interpretatione à Chryfostomo, Cypriano, Hieronne, Augustino. non explicatur. 3. Nec in Liturgia noftra Anglicana ulla fit ejus mentio. Bell. de V.D. l. 2.c.7. &

de Bon. operib. l.z. c.6.

Sol. Bis videtur Dominus hanc precandi formam, & Norman fuis præferipfiffe. primo Difeipulis petentibus, Luc. 11. deinde alia vice turbz promifcuz, Math. 6. Apud Lucan omittitur hac doxologia in privata Discipulorum Institutione, que opportunids posteà adjicitur in publica ad omnes Concione, tam alios, quam Discipulos. 2. Hanc non mirum eft Latines apud Mathaum non inveniri, cum illud libera nos à Malo, apud Lucam non habet purgatifima valgarie editio, Shrt. 5. per 3. Nobis sufficit exemplarium Gracorum vetustissimorum con- Glem. 8. sensus. Leiturgica vero nostra (que sequetur Luce Duchum) non excludir hoc Mathei additamentum, sed pro arbitratu inter orandum adjiciunt ut indubitato Canonicon ex 1. Tim.6.16. & paifim alibi:

Ob. 2. Math. 27.9. fic habet Textus. Tunc impleton eft quod dielum eft per Ieremiam Prophetam dicentem , & acceperunt triginta argenteus pretium appretiati] quod nuspiam legitur apud Jeremiam, sed Zachariam c. 11.13. manifesta igitur hic

agnoscenda est corrupcio.

Sel. Error Typographicus aut Librariorum, non cedat in textus przejudicium, qui alias posit restitui, Syrus legit Quad implement eff per Prophetam, non addito nomine, bujur

aut illim, quod temere videtur additum à quodam subdolo & margine postea in textum irreplisse. Observandum est. 2. Onod in N.T. citantur loca ex V.T. multiplici ratione, 1. Quoad verba, ut erre virgo pariet | Mat. 1.ex Isaia 7. 2. Quoad lenium & non verba,ut Tu Beshlehem, non Minima Mat. 2. ex Mich. 5.2. Tu Betblebem parvulus es 3. Tantom quoad typum impletum, ut Ex Agypto vocavi filium. Mat. 2. ex Hof. 11.1. 4. Quoad Analogiam, uc Math. 15.7. Bene Protheravit de vobis I(aias | c.29. 13. Populus hic me labiis honorat | Quia perftrinxit illad in bytaritie illorum temporum, quod Pharifeis postea ad amuslim competebat. 5. The live indefinitè. Ita --- nunquam legistis quia ex ore Infantium & La-Clantium perfecifts laudem? Math. 21. 16. 6. 'Axes Bae punciim seu trecise, ut cum videritis abominationem desolationis, que diffa eft à Daniele. Math. 24.15. ex Dan. 9.27. 7. 'Ador confertim vel summatim. ut Dicite filie Sion, ecce Rex tuus venit fedens fuper Afinum Math. 21. 4.5. ex Ifaia 62. 11. & Zach.9.9. Ita hic impletum dicitur, quod junciim habetur apnd Zachariam & Feremiam, scilicet de Emprione agri Jer. 32. 9. de pretio Zach. 11.12. citatur verò Jeremias folummodo ut numinatior.

Ob. 3. Marci 13. 32. Interponuntur hæc verba Neque Filius] ab Ariania (inquit Ambrofius) de fide lib. 6. c. 7. & urgentur à Sociniania ad probandòm Christian non elle

Deum, Patri æqualem quia non omnifeim.

Sol. De aliquibus exemplaribus loquitur S. Ambrosius non de omnibus. 2. Nec hinc aliquid exculpent Sociniani contra Salvatoris Deitatem, Non scit Filius I nempe bominis, qualem illum oculis tunc intuebantur, sed quà Dei silius non negatur scire omnia æquè ac Spiritus Santius, qui scrutatur omnia, etiam arcana Deitatis 1. Cor. 2. 10. 2. Unde cum dicitur de Die illa & borà Nemo scit. Nemo Id est nullus Creatur orum, nec Filius h. e. Hominis quà talis, vid. Parei Annot. Mar. 13.32.

Ob. 4. Manifesta occurrit contradictio in Christi Genealogia inter Matheun & Lucam, Afferit enim Matheus, Jacobson fuif-

fe Iofephi patrem c.1. 16. Lucar verò cundem fuiffe Eli filium

c.3. 23.

Sol. S. Lucas non negat Josephum fuiffe Jacobi filium affirmat tantum illum fuiffe 70 an, quod exponi poteft Generum, quia meritus crat B. Virginie Helt filie naturalis; unde sequeretur ex notis Genealogiis non negandum Jesson fuille promiffum femen, quia five Josephi (ut falso purabatur) five alias Marie effet filim, Ab Abrahamo & Davide duxit profapiam à quibus Meffiss erat expectandus.

Ob. 5. In Genealogia Salvatoris à B. Luca contexta, recenfetur Cainan ut Arthaxad filius contra fidem Canonia Hebraici Gen. 11.11. & filom (quod interrumpit) Chronologicum, Paralip. 1. 18. Ergo aut corrumpitur hic textus V.T.

aut Novi.

Sel. Dicunt vulgo B. Lucam hic fequi Septuaginta ut tum Indeie receptiores, ad declinandum scandalum, quod innuit cum dicit ( of boullen ut putabatur ) Atqui parenthefis ifta reftringitur tantum ad relationem inter Fofethum & Jesum, non extenditur ad omnes majores. Et Evangeliftam tantum excufat, non textum liberet ab interpolatione. 2. Fatendum igitur hic dudente effe Librariorum,quod antiquitus in textum irrepfit, nec ut granum Zizanie evellitur, ne turbetur triticum. 3 ln vetustissimo exemplari greco Beze, non comparuit hic Cainen, & furcillatur à Grotio, & aliis, ut aperte supposititius.

Ob.6. Abraham pro Jacobe fubftituitur ut fatentur Beza & Piscator Act. 7.16. Siguidem Abraham non emit segulchrum à Fillis Hemer, filii Sechem, at conftat Gen. 23. 16. fed 74-

cob Gen. 33.19.

Sol. Duplex emptio & fepultura hic conglobantur, ut fit in notorion relatione, prima est Abrahami à filis Heth. Secunda Jacob à filis Hemor, textue fi fic legatur Translati funt [nempe patres noftri, In Sichem Empreon à Facebo centum agnis, la/eph. Antiq. & pefiti in Sepulchro non omnes ex illis fed Jacobus, & alli 1 2.6.4. iplius filii, ( prater Josephum cujus offa tenuit Sichem Jof. 24. 32.) Quod emit Abraham non agnorum fed argenti pretio

tio, ab Ephron filio Seor. (3) # 3.5.] hic interponendum (2) (omiffum ulitato illeph) przeter illud quod emit Jacob a filiis Hemor patris Sichem, & tic omnia consentiant, vid. Junium in parall.

Ob.7. 1. 10.5.7. Testimonium de S.S. Trinitate, est suppositicium, ideoq; illud non habent Syrus, Arabs, aut Lutherus in suis versionibus; nec agnoscunt patres, Chrysoste-

mu , Hilarim, Augustinu, & alil apud Bellar. ex.

Sol. At habent veruftiora exemplaria graca & probatiora, urgent Athanafius, & Hieronymai in Criticis versatior, qui illum expunctum fuisse ab Ariania contendit, quia non potuerunt vim ipsius eludere, & niss admittatur, nullus erit sensus verborum insequentium, & Tres sunt qui testissicanum in Terra qua præsupponunt tres testes præcessisse, qui non erant ex Terra, & distinctio v.9. inter testimonium Dei & bominum idem astruit. 2. Lubero quod hic desuit supplent Luberani. 3. Quin & non tam estrontes sunt Saciniani, ut in Translatione sua Germanica testimonium hoc omittendum.

#### \*\*\*\*\*\*

#### QUEST. IV.

An ver so vulgaris Latina sit Fontibus æquanda, cateris omnibus Translationibus præferenda?

Anonizavit hunc Textum Concilium Tridentinum Self. 4th non ut erat, sed ut posted erat corrigendus, illud tandem accidit post annos circiter 46. tribus interim Papir morientibus, & prodiit demùm per Sixtum Quintum hac correcta Editio. At quomodo (non dico postris) sed suis tandem satisfecit Successor Sixti, Clemens ostava Opus utcunq; ab antecessor, infallibili diligentia emaculatum. & ex plenitudine potestatis sub diplomate orbi Christiano commendatum, ad incudem revocavit; expuncta nonnulla à Sixto, restituit, plura mutavit, correxit, ut patet ex Collatione exemplarium D. Thoma Jamesii in Eello Papali, quiz greli vitio (ut causatur Clemens) non possunt ascribi. illam autem sive Sixtinam, sive Clementinam Editionem, utcunq; sic Elimatam & perpurgatam, przeferendam esse aut zquandam textibus Originalibus, non possums concedere, hisce imprimis ducti rationibus.

1. Translationis prastamia astimanda non est ab injungentium autoritate, sed à consensu cum protoppo, sed hoc nomine prasferur Pagnini versio, ab Aria Montano dedolata, & in Bibliu interlinearibus una cum Regiu Hispanica edita & probata palmam proripiet, Ergo Vulgara hic non ob-

tineat.

2. Vulgaris (prout extat hodiè) non ex fonte Hebraico V. T. sed à 72. maxima ex parte emanavit, nec ad fontes erat expensa, sed ex collatione multorum Latinorum exemplarium, à correctoribus emaculata, Atqui norunt omnes qu'un 72. ver sio interpolata sit & lubrica, & Translati-Bellar. de V. ones aque intere inter se collata quam ancipitem faciant D. 1,2,4,6. fidem, absque Originalis directorio. Ergo.

 Addita, detralia, aliafve mutata in emendatis vulgaris editionis exemplaribus, illam longe deprimunt, sub quibuscunq; ferè recentiorum versionibus: consule Ps. 68. &

Whitaker: 9-2. 0-10.

4. Tot Barbarifinie & folecifinis scatet ista versio, ut probabilis sit ea sententia, que asserti istam primitus à Graco quodam in Latinis non satis versato Originam duxisse, unde ista, habemus in T.V. 1. Rex virtusam disesse disesse, & seciei dominus dividere solia, Ps. 67. 13. 2. Ut quid supicamini montes congulatos lb. v.17. 3. Scopite Spiritum vestrum sic in T.N. 4. Filius hominis non venit Ministrari, sed Ministrare. D 2

Math. 20. 28. 5. In resurrectione neque nubent neque Nubentur, Ibid.22. 30. Ita 6. Imemateris. 7. Aperiamur, 2. Cor. lac, 1.13. 4.8. hujulmodi lunt loqutiones,& verborum monkra, que latinis auribus geticum quiddam ingeruntsex quibus ridicu-

In Bellar, de lum confarcinavit textum Hunnim. Ifta verò utcung; tole-V.D p. 334. rari possunt ab iis qui sensum potius quam verba respiciunt. Canonizari tamen vix decuit à Concilio generali, nili fiatur (ut loquius est quidam) in contumeliam omnium Grammaticorum decreto Concilii stabiliatur.

> 5. Pervertuntur etiam in ca non pauca in veritatis prajudicium, ut illud Gen. 14.18. erat [Enim] Sacerdos Dei altissimi, ad statuminandum Missa sacrificium. Illud Ezech.9.4. Signa [Than] fuper Frontes vironum gementium, ad Idolizandum Crucis fignum. Illud Heb. 13, 16. Talibus hostiis promeretur Deus, & ejustem fermenti catera, ex quibus Theologia Studiosus prolixos sibi contexat Catalogos.

> 6. Neque de hac tamen Editione que debet elle omnibus authentica fatis inter Sixtum 5. & Clementem 8. convenit, ut ad oculum demonstrat D. Jamefii Bellum Papale, cui non adhuc prodiit vel probabilis aliqua (que satisface-

ret ) Refonfio.

7. Decretum eft Juris Pontificii Diff. 9. Can. ut veterum in hac verba, ut veterum librorum fides, ex Hebrais volu-Al. de V.D. minibus examinanda eft; Ita novorum veritas, graci fermionis normam defiderat: quod confirmatur ex Patribus à Bellarmino ipso citatis unde concedit iple. 1. In corrigendis erroribus Librariorum. 2. In codicum Latinorum varierate. 3. In verborum aut sententiarum ambiguitate. 4. In vocabulorum energia & proprietate expiscanda, (& cur non etiam . In additis aut detraction) ad formes patere recursion. Sed fontes (addit ) tum non debent elfe mebidi quales cenfet elfe Textum V. T. Hebraum, & Gracion N. quod mittere revera eft ad tales fonces quales non funt (ut in dictis evicimus) consultius igitur alii, Decrenon Tridentimon, non extendunt ad Textus Originales, fed collationem contendunt effe factum folummodo, inter versiones Latinas, & hisce omnibus vulgarem esse trelatam;

. 6.11.

prelatam, non quòd cæteris omnibus fit accuration, fed ut omnes Scholz & conventus doctorum, agnoferent se effe subditos Romane Ecclesia, cui tanquam calesti oraculo, Scripturam ipsam authenticam referre tenentur acceptam. Unde.

## Proversionis vulgatæ Authentia intercedunt Romanenses.

Ot.1. NON credendum est Ecclesiam totis ociengentia vel nongentia annis editione Scripturz germană caruisse, cum illa sit columna & firmamentum veritatis, 1. Tim. 3. Sed nulla alia editio abtinuit in Ecclesia à temporibus B. Gregorii przeter hanc vulgarem. Ergo illa est authentica & ad-

huc retinenda Bell. de V.D. 1.2.c. 10.

Sol. Non quaritur de Editionis hujus antiquitate, aut usus sed veritate, qua si desit ob dissensum ab Originali, antiquitats ipsus, aut usus sistam parum promovebunt. 2. Supponitur hic illud semper, quod est rò aesoqueros probandum, nempe Romanam suo ambitu complecti onnes Ecclesius. Annon Grecis potuisset esse purior translatio. Etiamsi Romani illà carussen? 3. Italica qua vetustior erat editio, aut pura erat, vel non, si probanda erat & pura, cur Hieronymus rogatu Damasi illam emaculavit. Si non, cur Damasus, vel alius è Papis pro sua infallibilitate (ut gloriantur) Ecclesia non melius prospexisset, & infallibilem Editionem mundo exhibusset, que instar columne esset vel sundamenti? Videant igitur qui sic argutantur, ne quod addant Tridentini Papis suis, majoribus detrahant.

Ob. 2. Veteres hac usi sunt Editione, quæ vel Hieronymi est, Bell de V. Di vel certe communis Italica. Italica si sit, Augustinum habet ad-126.10 vocatum, ubi dicit eam omnibus esse præferendam. Sin De Dos. autem sit Hieronymi, non Augustini tantum sed Gregorii, Iso-Chiss. 2. 4.

D 3

-dori.

deri, Rabani, reliquorumq, Latinorum insequentium, fuf-

fracia habet prioritatie, & Elogia.

Sol. Laudarunt veteres Italicam ob verborum tenacitatem & sementiarum perspicuitatem. Ego, si prodiret translatio quæ verborum esset illa tenacior, & magis perspicua in sententiis, quid ni ista illi palmam præriperet? & si Hieronymo licue² rit corrigere translationem adeò receptam, & laudatam; quid posteros impediret Instructiores, quo miruis elimatent Hieronymum? 2. In Psalmis autem, eur non sequti sunt Tridentini translationem Hieronymi? qui in N. T. fatetur se nonnullas tantum mendas veteris Interpretis sustulisse. 3. Et apertus est Augustinus Libros N.T. (si quid in Latinis varietatibus titubat) Grecis cedere oportere, quod ipsum est, quod volumus, Translationes nullas à fontium castigatione esse eximendas.

Ob. 3. Aliqua Translatio ut Classica, conformitatis gratia, est Scholis præcipienda, ut Aristoteles solet esse in Logicis & Philosophicis, Euclides in Mathematicis &c. Sed., non aliqua occurrit versio Antiquis intelligendis tam accommodata, vel à recensioribus, ob antiquitatem, simplicitatem, aut gravitatem, æquè ac vulgaris suspicienda, Ergo ceteris est præferenda.

Sol. Non lis est an Classica habenda sit in Scholis, sed an ubi erronea inveniatur, ad fontes libere non corrigatur.

2. Non mens autem erat Trideninorum Gracis illam obtrudere.

3. A nostris autem non rejicitur, commendata, sed imperata ut authentica, Originalium examini non subjetta.

Ob. 4. Hebrai & Graci habuerunt suos Textus authenticos, Ergò eodem jure suum etiam authenticum haberent Latini,

Bell. V.S.

Sol. Originalis & Translationis non est eadem ratio. A Prophetis & Apostolis indubitatò à S. S. inspiratis profluxit V.T. textus Hebraus & Gracus Novi; at quis dixerit versionis vulgaris ambores, aut promotores, eodem modo fuisse infirmêtos?

Ob. 5. Malè provisum effet Ecclesia. si in Conciliu genera-

Vbi (upra.

libus non extaret lingua aliqua aut Editio authentica, qua se invicem intelligerent, At paucissimi sunt qui textus intelligunt Originales, ut accidit in Concilio Ariminensi, ubi ob ignorantiam Greek Lingue 600. enclamarunt Epifopi, le Ruff. Hill. notte sustanos led Christian. Bell. V. S.

1, 10,6 21.

Sol. Concluditur his tantum qued textus communis effe debeat in Lingua à Synodicis intellecta, non quod ita fit authentica, ut ab illa ad fontes non admittatur appellatio. 2. Quos fi ignorent Epifcopi, peritiores confulant inec detrahatur fomibus authoritas, aut preferatur tralatio, ob il lorum ignorantiam.

Ob. 6. Indignum est Christianis mendicare à Rabbinis hostibus suis veritatem. Idem dicere possimus de Graca Lingua, Ergo Norma authentica de proprio est habenda.

Bell. V. S.

Sol. Prophets & Apostolos durum est in hostium supputare numero. Isti autem funt quos appellandos solum docemus. Qui verò cisternas sibiipsis fodiunt non implendas per Canales hinc deductas, videant ne dum aguas quarant, Camon hauriant.

Ob.7. Ex multiplicatis Translationibus Turbaretur pax Ecclefia, quod experimento conftat inter Hereticorum vertiones varias, Ergo consultum est ut una tantim obtineret, que cæteris præ ponderaret. Et hæc merito statuitur vulgaris.

Sol. Translationum varietas, textum potius elucidat, quam turbat Ecclesiam, quia plus vident oculi quam oculus. Et quæ ex uno non percipitur, ex collatione multorum eruatur veritas. 2. Certantes de primatu turbent Ecclesiam Translationes, non ille que non admittantur, nisi quatentis cum Originalibus consentiunt. 3. Ea antem lege vulgarem inter cateras non præ cateris verhonibus Latinis, admittimus, ut non sit ulterior de hac re Altercatio; tantum ex sibilamus istam Gregorii de valentia, & eò contendentium sententiam, Originales contextus ad vulgarem effe corrigendos.

DUEST.

QVESTIO. V.

#### An vulgari debeat Scriptura in ea Lingua quam Populus intelligat.

UI tam przfracte altercantur pro Latina zditione Vulgari , vulgari tamen nolunt Scripturam in ea Lingua quam Populus intelligat, sed quam dilute,

constat. Quia

1. Omnia fieri debent in Ecclefia ad adificationem. 1. Cor. 14.26.fed nulla edificatio expectari potest ex lingua non intellecia, quia fic loquens erit. 1. Ut Tuba incertum edens Sonum. Ib.v. 8. 2. tanquam loquens in aerem v.9. 3. Audienti Barbarus. 4. cui Amen non dicat Idiota. v. 16. 5, fed inftituendus vexabina loco consolationis. v. 21. 6. sic ut furere existimentur ita docentes. v. 23. 7. Decorum nullum aut ordinem observantes. v. 40.

2. Omnium est Scripturas formari 10.5.39. que feripte funt in corum dollrinam , ut per patientiam & confolationem Scripturarum fem habeamus Kom. 15. 4. At hoc fieri non

potest ex Lingua ignota.

3. Laudantur Bergenses qui Scripturas quotidie scrutabantur, ut intelligerent an ea lic se habebant de Chriffo,quæ Paulus & Silas Illis prædicabant. At quomodo hoc illustre exemplum imitentur Christiani, fi Scriptura non publicarentur

in ea lingua quam intelligerent.

4. Exemplum Musis in populo Dei instituendo à nobis est imitandum, quia confirmavit illud Salvator sua praxi Luc. 4.16. Sed legebatur Mofes singulis Sabbatis oppidatim in Synagogie Act. 15.21. quod effet fine fruelu, fi populus non intelligeret quid legeretur.

5. In confesso eft Orientales Ecclesias, & patet ex ipfarum Liturgia Lingua populo vernacula, facra fua celebraffe;

quid

quid ni igitur idem fieret in Ecclesiu Occidentalibus, cum cadem populi instituendi sit necessius, & ratio?

6. Orandum est non tantum lingua, sed mente etiam & imelligemia. 1. Cor. 14.15. Sed quomodo hoc fieri po-

teft nifi intelligas quod petis?

7. Ipsi Pontifices, Moscovitie Slavis, Æthiopibus, &c. Con-la Collos. cellerunt, ut Lingua proprià sacra sua celebrarent, Hor-boal 9. cellerunt, ut Lingua proprià sacra sua celebrarent, Hor-boal 9. discriminatim, ut comparent sibi ipsis Biblia, & studiosè in De Eurand. illis legant. Quin & patet in Decretalibus Cap. Quoniam in Grac. affest, plevis. Tit.de Offic. Judicis ordinarii. Innocention 3. Pre-ls. cepisse. ut cum in aliqua Urbe permixti sunt homines diversarum Linguarum, Episcopus provident viros Idoneos, qui diversis Linguis divina officia celebrent. Et Sacramenta administrent divergeis divina officia celebrent. Et Sacramenta administrent divergeis Lingua hominibus (agnoscente Bellarmino) Non erat i-DeV. D. 1,2. gitur cur Tridemini hunc panem quotidianum parvulis eri-4.16. perent. Si enim hoc sit pernitiosun, cur dispensant? Si non, cur Patria Testamentum à Liberis subducunt, vel saltèm venum exponunt.

#### Objiciunt Romanenses.

Ob.1. A Tempore Ezze desiit lingua Hebrea esse vernacula Judeis, ut patet Nebemie 8.8. ubi 1. Essa cum Sociis legem populo exponebant. 2. Judei posteà illud Salvatoris Eloi Eloi Lammasabactbani non intelligebant, & 3. Affirmant Phatisei Turbam esse malediliam, quia legem non noverant, Jo.7.49.

Sol. Non negatur Linguam Hebraicam in Captivitate, ex peregrinorum commercio, inter vulgus Chaldaica nonnulla contraxisse, & in Syriacam (quæ tempore Salvatoris invaluit) dialectum degenerasse. Sed inde non inferas, aut textum Scripturæ quovismodo suisse mutatum, aut à populo (cui semper inculcabatur) non suisse intellectum. 1. Es-

XUM

dras autem cum reliquis exponebat populo sensum non verba, que erant satis ipis nota ut patet ex textu. 2. Non ex Lingua ignorantia, sed ex Sarcastica petulantia, Attantes dixerunt Christum Eliam inclamasse. 3. Pharisei, non negaverint turbe, litera legis intellectum, sed mysterium de Messia, quod sibi ipsis superciliosè arrogabant.

Ob. 2. Apostoli non scripferunt in Linguis illis vernoculis, quibus Evangelium prædicabant. unde Paulus ad Romanos scripsit Græce, sic Perrus & Jacobus Hebreis. Ergo Translatio in Linguas vernoculas non videbatur illis necessaria.

Sol. Grace scripserum Apostoli quia ista Lingua tunc temporis, erat inter cateras omnes notissima, è qua in vernaculas facilior sieri potuit maducito. 2. Pradicabant genti cuilibet Dei magnalia, dialecto ipsis nota, prout à S. S. Linguarum dono suerunt calitàs instructi.3. Quodsi quia Apostoli grace scripserunt, ignota Lingua sit in sacris retinenda, & Biblica mysteria à populo, ea ratione sunt subducenda, cur non potitis Grace celebrarentur hodie Sacra, ut reconderentur mysteria quam Latine, cum remotior sit ista Lingua à populari captu, & minori hoc sieri potuit cum strepitu.

Ob. 3. Obtinuerunt Hebraica, Greca, & Latina, apud Oriemales & Occidentales, postqu'am desierunt esse vernacule, ut in illis, & secundum illis, omnia negotia Ecclesiastica transigerentur, Ergo consultum est, ut tales Margarite ulterius por-

cis non proffituerentur.

Sol. Obtinuerunt quidem ista Lingua in Synolis doctorum intelligentium, non in cetibus populorum ignorantium, & in controversiis discutiendis, aut determinandis (ut sit in Scholis) non in sacris celebrandis, aut precibus. ubi uniuscujusq; exercenda est sides & devotio, sic ut intelligat procaptu, quid agitur.

Ob. 4. Occurrent in Sacris Literis, quæ Populo folent effe Scandalo, ut illud ofculena me ofculo oris sui, & Leva ejus sub capite meo, ut dextera ejus amplexabitur me. unde famina quædam Anglicana, ad Lettionem cap. 25. Ecclesiastici, (ubi Nequam femina graphice depingitur) exclamasse fertur

(tette

(cefte Bellarmino) Iftud ne est verbum Dei , Immo potins verbum De V. D. 1. 2. Diabeli eft. 2. Hinc ex Scriptura non intellecta prodiiffe o- e. 15. mnes herejes tradit Hilorius, Librum Heneticorum Scriptu- De Sycodis. ram vocavit Lutherus, & David Georgius ex Batavis fuis Bib-

list, conclusit se fuisse Dei filium.

Sol. Paucorum Abujus non debet cedere in plurium piorum prejudicium. nec furor femine firmat dogma, hac ratione vulgaris exauctor aretur Editio, dum Iejuita & alii torquent earn docti, ad suos errores palliandos & diffeminandos. 2. Non declinanda est Scriptura quia Diabolus & Haretici cam urgent, sed vindicanda ab infanientium deliramentis & inquinamentis perfidorum, ne caci cacos pracipitent in foveam.

Ob. s. Diminuitur majestas Scriptura, & nimim vili vanit, cum lingua vernacula proftituitur. 2. Latent ibi quædam myflica,& arcana vulgò non communicanda,ut agnofcunt veteres. 3. Et plurima occurrunt que non possunt alin linguis exprimi, periculofæ igitur videantur Transla-

tiones.

Sol. Majeftas Scriptura aftimatur ex fensu potius, quam verbis. 2. Nec veteres arcent populum à submissa lectione ejuschern, aut auditione, sed à curioja explicatione & applicatione ad privatas vertigines. hoc est quod reprehendit Hieronymus, Eptst. ad Pauin garrulis vetulis, fenibus deliris, & verbofis fophiftis, & Bafilius lina. in Culine Imperatoris prefecto. Tuum est de Pulmentis co- Theodoret. gitare & non degmata divina decoquere, quibus nos libentifi- H: 8, 14.6.17. mè subscribimus. 3. Ista autem que non commodè transferantur ut Amen, Hofanna, Halleligah; pauca fimt, & ufu fiunt cuivis nationi familiaria.

Ob. 6. Mutantur fere fingulis feculis lingue vernacule, ut Latina in Italicam, & vulgo hodie apad Anglos Wiclevi & Chauceri dialectim ægre percipient, unde necesse est, ut mutentur versiones, non fine inligni aliquo incommodo.

Sol. Ifta non funt tanti ut mutentur verfiones, que ex usu perpetuo manent populo familiares. Nec mutatio verbi aut phrases obsolete, tam sit incommoda, ut Populo denegetur

ex lectione Scriptura consolatio.

Ob. 7.

đ

Ob.7. Constat Romanenses versiones vernaculus probare, & Laicis legendas cum delectu permittere, unde Duacensis translatio, V.T. & Rhemensis N.T. apud Anglos prostat, Ergò injustè postulantur ob negatas vulgo tales versiones.

Moral 18,

Sol. Facultatem concessam Episcopie à Pio quime, ut indulcerent aliquibus plebeis Scripturam vernaculam, Revocavit Clemens octavus (tefte Azorio) Quam fyncere autem egerunt Duacenles & Rhemenles, in Anglicanis suis versionibus. gustum percipiat quispiam, ex hisce instantiis. 1. Exed. 34. 30. & 35. ubi noftri habent, The skin of Bofes face fhone, 02 bib fhine. Pagninus, Resplendebat. Montanus promicabat. (quod PP propriè fignificat) Duacenfes reddunt è vulgari, Moles face was borned & fic cornutum illum representant pictores, ad vulgi staporem, vel luditrium. 2. 1. Reg. 9 26. King Solomon mabe him a Baute of thipps ] & fic vulgary, Classem quoq; fecit Rex Solomon, quid Duacenes? Ring Solomon mabe bim a Bame ] At error elt Typographicu, ex ( m ) posito pro uie | crediderim, nisi obstaret nota Marginalis, A name i. A moniment, excusent nt videbitur. Illud tamen vix excufabitur Ecclef. 12. v. ult. God will bring into Judgement for ebery errour, tobether it be good or evill. Unde Lector colligat aliquos Bonos effe errores, annotant igitur ad Marginem, for ebery etrour, bibben og obscure things. que recte in bona & mala tribuas, sed cur hoc in textu non ponitur? quia vulgaris Editio five bona, five mala fit, est seguenda. Transeamus ad Rhemenses N.T. Subversores. 4. Cur supersubstantiall breat. obtruditur in Oratione Dominica. Math. 6. potits quam Daily bread, ut reddunt apud Lucam c. 11. nifi ut de Tran-Substantiatione ex stupendo tali vocabulo aliquid simplicioribus instilletur. 5. Quid sibi volunt per tales elegantias? Beneficence and communication forget not, for with fuch hoftes Cob is promerited Heb. 13. 16. Item 6. Be pee Superedified to offer Spirituall boffes. 1. Pet. 2.5. Poffremo & illud, I was in the fpirit on the Dominicall bay. Rev. 1.10. Annon hac Anglica, aquè Anglis rudioribus obscura funt

funt, ac Latina? unde Dictionarium coacti funt contexere, ut Anglica Angli intelligerent, cum potuiffent (fi Lubuiffet) ad captum conterraneorum accommodatius se exprimere. In toto autem hoc molimine quicquid pratexitur, id agitur, ne problite sui in textu nimium fint versati. Nam cum ex pralectis Biblis : nihil de Papa suprematu, de Imaginum, & Sanctorion cultu, de Purgatorio, & cateris à nobis rejectis, quod fidem faciat, inveniant, suspectos incipiant habere suos Dulivres papicolas, & Protestantibus nostris libentiùs auscul-

#### 

QVESTIO VI.

De Judice Controversiarum.

An ultima Fidei Resolutio sit in Scripturas Canonicas, vel in determinationem alicujus Interpretis infallibilis?

Epulsi è subterfugijs, Apocryphorum, Editionum, & Versionum, quibus illaqueare folent incautiores, ad magistralem & pratorium quasi Interpretem se recipiant Adversaii : qui textum pro arbitratu inflectas. Ita ut nos textui, sic textus illi subijciatur, adeog; per consequens, nos captos habeant tali ratiocinio. Sit textus vobis ( prout contenditis ) fartur tellur , cum multiplex interim iplius obscuritas scrupulos de Controversis inijciat; Quis certum hic non quæreret Interpretem, qui lites dirimat, un- De V.D.I. de Bellarminus, Scripturam admittit effe verbum Dei. Sed ea c.1.

reftridione,

1b. 1.3. c.3. re frittione, ut juxta memem Ecclessa Carbolica explicator, de cujus si constaret visibili & communi judice sinitz essent omnes Controversiz. Quatuor autem hic eriguntur Tribunalia,
à quibus denegatur heri Appellatio. 1. Ecclessa, 2. Consiliorum, 3. Patrum, 4. Papa. Sed ritè calculis subductis, solus restat Papa ut Dominus toum faciens. Qui Scripturam admittie
ut regulam (partialem saltem non totalem) verum ad nutum
ipsius applicandam & regulandam. Nostri talem non agnoscunt Distantem Embyliasticum, in quem ultima sidei nostræ siat Analysis, His freti præcipuè argumentis. Quorum

1. Sumitur à Distantine Salvatorie, ablegantis lingulos, non ad designatum aliquem visibilem & infallibilem Interpreten, Sed ad notum textum, Sermannini Scriptura. Jo. 5. 29. non dicit consulite Papan meum infallibilem Vicatium. Sic agit cum Legisperito tentante. In Lege quid Scriptum est, quomodo legis? Luc. 10. 26. & corripit Saducaos, erratis nescientes Scripturas & virtuem Dei. Math. 22. 29. quz de Resure-stione, & necessario Credendie, satis instituere potuissent, abs 6,

vilibili imerprete.

2. Ab Apostolorum praxi, Petrus, prafert verbum manifectio oraculo, ut abort sissubmerr cui benefacioni atendente ut Lucerne in obscuro loco, 2. Pet. 1.19. nullà habità propris privilegis, aut Papalis infallibilitatis ratione. 2. Paulus per e-assem praedicat hominem Dei persellum este, ad onne opus bonum instructum. 2. Tim. 5. 17. & 3. luxta eassem determinatur Controversia de Cessatione legalium, Act. 15. que ab infallibili Interprete, expediri potuit minore cum negotio, fi aliquis talis ex Christi Instituto tunc temporis Cathedram occupasse.

3. "Laudantur Berwenfes. S. Pauli doctrinam expendentes, ad Scriptura norman. Act. 17. 11. non confulences align

Infallibilitatis oraculum.

4. Patres Primitive Ecclefie nunquam talem agnoverunt Interpretem infallibilem. Nec Pape hoc antiquitus privilegium libiliplis vendicaront. Sed reprehensos istos fulle legimus ab Episcopie coxtaneis, condemnatos in Comilija, non interposito

interpolito hoc Infallibilitatie scuto, seinvicem lancinantes & majorum Decreta & Decretalia rescindentes, &c . quod mirum effet evenire inter tales qui Infallibeli ducuntur fpi-

ritu. Quinimò

5. Iplis Pontificibus hodiernis, suspectum videtur boc'à fuis Sycothania attributum illis privilegium. Aliter inter Thomistas & Scotistas, inter Jesuitas & Dominicanos, cur non pro fua infallibilitate tollant lites? Cur non Scripturz nedos controversos explicant, & expandunt mysteria? Si non possunt, quomodò sunt infallibiles? si possunt, cur non liberant Ecclesiam à tanta mole Commentationum, & moleftia-

Tim)

6. Judicium tale à quo non addmitteretur appellatio, cederet non tantim in allorum omnium fidelium, fed iptius Textus prejudicium. Cur eninquebam sic compellaret Salvator in're graviflima, Quid à vobie ipfis non judicatis quod justum est Luc. 12.57. & Apostolui vos ipsi judicate, 1. Cor. 11. 13. & probate fpiritus, 1. Jo. 4. 1. fi nullum diferetionis & applicationie judicium in examinandis propositis à Doctoribus illis relinqueretur ? Infallibile autem & Pythagoricum aims hoc prorsus distruit, nec valebit apud me Textus discrissimus, prius quam conftet ex infallibili hoc Interprete an hoc vel illo fensu sit intelligendus, & sic homini potius gloffanti quam S. S. in textu loquenti, fides mea nitere-

7. Polito tali Interprete & ultima fidei resolutione , 1. mirum est Dominson ipsum hu'us tam necessarii Interpretie, nulpiam meminisse. 2. uec B. Paulum in exactissima ista ad Romanos Epiffola, illos de tanto privilegio (vel parenthefi quadam) admonuiffe. 3. Nec B. Petrum in Catholicie firis Epifolio, hoc sibi ad Successores propagandum arogasse, multo minus ( quod scimus ) exercuisse. 4. Neglectim saltem fi non impie, iplius Succeffores talentum illud seu depositum illis concreditum disposperunt. Quatenus per'tot secula non exhibuerunt, Dissentientibus Christianie de textu, infallibilem aliquam Scripture explanationem. 5. Nec fuperelt

John

perest aliqua hodie Controversiorum componendi spes quæ intercedant inter Romanam & alias putà Gracam, Athiopicam, aut reformatas Europæas Ecclesias; quia cum texrum illæ premerent, facile infallibilis interpres illum in partes suas torqueat. 6. Distituerentur aliquoties Ecclesia in Paparam fuccedentium intervallie, aut aborto Schifmate, certo fuo imerprete, in certam multorum ruinam, & zgerrimè effet. 7. Afflictis per totum orbem Christianun conscientijs, à quibus tam longe diftet presentissimum remedium.

#### Obijciunt.

Ob. 1. No N minus prospectum fuit Christiania sub ficilibus & ambiguis mittuntur hæsitantes ad Judicem Sacerdotem pro tempere, sub pana capitali, si non obtemperent. Deut. 17. 8. & Sq. qualis constitutus suit Ameria, 2. Chron. 19.11. 2. Qui Pafter est ille unus , prafes Magistromon,ultra cujus determinationem nil ampliar requirendum. Eccles. 12.11. Quia 3. labia ejus przcipue costodiem sapientiam, ut lex requiratur ficut ab Angelo Domini ex ere ejus. Mal. 2. 7. ergo multo magis sub Evangelio Judex talis est Admittendus.

Sol. Ad Primum. Non agitur Ibidem de Controversijs fidei, sed ritualibus ut inter Sanguinem & Sanguinem. Lepram & lepram, (exprimente textu) quo nomine ablegat falvator decem mundatos ad Sacerdotem, Luc. 17. 14. qui tenebatur sententiam ferre Juxum legem Deut. 17. 11. Nec amplior delegata fuit à lo eshato authoritas Ameria. 2. Pafter iste unus non summum designat Judzorum Sacerdotem sed A lapide Ti- Detim Scripturz authorem vel Christum ex Romanensium glosfis. 3. nec indicat locus Malachia Sacerdotum Infallibilita-

Vid.Menochi. rin.

tern.

tem fed officium, fequitur enim in textu vos autem recessifia

de pia, & plurimos frandelizaftis in lege. v. 8.

Ob. 2. Ecclesia statuitur à satuatore supremus Controversiarum Index, Dic Ecclesia ] quam si quis non audient sit tibi tanquam Ethnieus aut Publicanus Math. 18. 17. At Ecclesia per se non fert seutentiam, sed per aliquem Prestatum, ut homo non loquitur niss per Capat. ergo statuendus talis est present, qui pracipue omnes lites Ecclesiastica componat, & quis hic esset practer Pontificam Ramanum?

Sel. De Correptione fraterna agit textus, quæ si non succedat privatim, differenda cit ad publicam Ecclesia Cenfuram. 2. quam non denuntiat unus prelatus infallibilis omnibus Ecclesias, sed singuli pastures proprija suis Gregibus, provt in recte constituta disciplina, Episcopatum, aut corrigendi facultatem obtinent. 3. Ad morem Judaica disciplina qua consumaces excommunicabat, quod non magis spectat ad Romanum, quam ad quascunque pasticulares Ecclesias intra proprios limites.

Ob. 3. At Christm constituit Person Caput omnium Ecelesiarum, super quem zdificavit suam Ecclesiam, cui dedit Calurum Claves. Math. 16. 18. "Commissi omnes oves pascendas Jo. 21. 17. & pro ejusdem oravit side peculiari modo, ne deficeret Luc. 22. 32. Cujus Pontifex Romanus cum sit successor, sibi jure vendicet cadem determinandi controversias.

& Infallibilitatis privilegia.

Sol. Quod concessim erat Peiro, personale tantim suit semel prastandum, & non posteris transferendum, nempe ut qui sam liberom de Christo exhibuisset prosessimi inde primetom obtineret, ut quasi datis clavibas, Evangelji tam gentibus, quam Judzis primus aperiret ostium. Quod prastitum erat in Concionibas illis primis ab illo habitis, post spiritus sancti descensum, Act. 2. & 3. 2. postea triptex illud pasce, nil contulit illi pra exteris Apostolis, quibus omnibur incubuit eadem pastrolis cura; tantum innuit, restitutum illum suisse in gratiam, à qua trina Negatio illum deturbusset, 3. unde non à lapsu aut erroribus quibusvis, sed à sidei naustragio,

Ep. 165.

menfragio, immnnem illum servavit Domini oratio; quod &

przflat omnibus Electis fidelibus Jo. 17. 20.

Ob. 4. Quod Dominus de Cothedra Molis dicit, intelligi debet à fortiori de Cathedra Petri. Nam sic intellexit
Augustinus. In illum Ordinem Episcoporum qui ducitur
ab ipso Peresusqua Augstasium, qui nunc in eadem Cathedra sedet, etiam si quispiam Traditor--- subrepsistet, non
prejudicaret --- Christianis. quibus Dominus providens
ait de propositie malis, Que dicunt facite, que faciun facere
nolite. Math. 23.

Sol. Eatenus audiendi erant Phaiser docentes è Moss Cathedra, quatenus Moss Doctrinam sine proprio fermento admisto, populo syncere proponebant. Nec aliud quisquam è nostris statuerit de Romano Pentisse, Petri doctrinam urgente, absq. depravationem, & superstitionum zizanijs, in morem Phaisseaum, quos eo nomine perstringit Salvator. Math. 5. & 15. 2. Augustinus nil assert, nis hominum vitia, veritati verbi non prziudicare quo minus ab impis Doctoribus plurima bona discamus, quod omnes agnoscunt.

Ob. 5. Caipbar impius cum effet Pontifex illius anni, prophetavit quod Jesu moriturus esser progente Jo. 11. 1. 2. Paulus ascendit Hierosolyman videre Petron Gal. 1. 18. & confulere eos qui erant in pretio, ne fortè in vacuum curreret, aut cucurrisset Ib. 2. 2. 3. Sic Saulus prophetat ratione loci inter prophetantes. 1. Sam. 19. 23. Ergo utcunque
Pontifex potest esse indolius & impius, ratione tamen loci
aut dignitatio, aut consecratz Caibedray non permittet, S.S.
ut Ecclesiam, in sidei presertim contropersis seduceret.

Sol. Ifta nil facinnt ad Scriptura intallibilem Interpretationem. 1. Caipha promoti atten, prater & contra mentem ipfitis a Deo verificatum, non magis confirmat ipfius in Sacris
interpretandis Infallibilitatem, aut transfulit in Sacrifores,
quam loquela Afina Bileam, aut Sauli embyfiofma, Contulit
eorum Successoribus Idem privilegium. 2. Nec Pandas Petram invisit, ut scrupulos aliquos illi eximerit. Vel ut destrimon ipfius tanquam Judex supremus confirmaret, sed ut

omnibus

omnibus oftenderet, se consensum colere cum reliquir Christi Apostolio, quos non mineris secit quam Person, & proficetur ipsos nihil sibi consulisse, quin & Person posteà Judaizantem coram omnibus reprehendit. Gal. 2. 14.

Ob. 6. Contilia eminentiora, à Ponificibus Romanie confirmationem semper expetiverunt, a. Pares & particulares Ecclesia in difficilioribus negotijs Ecclesiasticia, illos semper consuluerunt, 3. Imperatores in re Religionia, sasces suos illis submiserunt, Ergo infallibile in talibus determinandis

iulicium illorum agnoverunt.

Sol. Non confirmationem authoritativam fed fraterman tantum assemblem, concilia à Papie nonnullis absentibus aliquando postul averune, que nonnunquam (ut notum est.) Papus deposuerunt, & jus, ipsocum Assu examinandi & abrogandi adhuc vendicant. 2. Pares aliiqu consuluerunt aliquoties Romanus presiules, non ut Judices infallibiles, quorum decretia & decretalibus tenebantur conscientias suas submittere; Sed ut Arbitros honorarios, & prudentes, qui priusquam Ambitionis, Superstitionis, & Tyrannidis fermentum, totum corrupisse massam, summo erant apud omnes sere Ecclesias in pretio. 3. Nec minus ab Imperatoribus reverenter suerunt habiti, donec apparuit autrospaniam, qui extulit se supra omne quod dicitur Deus, & quod colitur. Que non ferendam potitis produnt arrogantiam, quim authoritatem probant infallibilem.

Ob. 7. Norma nil valet niii recte applicetur, cum igitur Scriptura fit talis Norma, quam quilibet potest ad praconceptas suas obliquitates incurvare, Statuendus est necessario aliquis Judex personalis visibilis, & infallibilis, qui certo cam & pro authoritate applicer, aliter nullus Controversi-

arum finis in Ecclefia eft Expectandus.

Sol. Nec sperari reverà debet, cum fixum semper manebit illud Solvatorie, necesse est un veniant Scandala Math. 18.7. & Apostoli illud, oportet Hareses esse, ut & qui probati sunt 1. Cor. 12. 19. manifesti fiant in vobis. Unde Ecclesia militanti nunquam defuerunt vel defuturi sint bosses. Externi, Lupi rapaces, Do-

2

mellici

mestici, loquentes perversa, Act. 20 29 . ne ante tempus tran-Seat in Triumphantem. Intereà ex Salvatorie Claffice, Attendite à fallis Prothetis , Math. 7. 15. & videte ne quis vos federat Math. 24-4. uniquiq; fideli pro fua statione & facultate incumbit; ut conferat quantum potest ad Commune excinguendum incendium. 2. Ut autem hoc debitio mediis fier. & non tunulturio. primo lites, deinde litigantes ; aftimanda funt, priusquam descendamus ad componendi modum. Lites folent effe, vel de fidei Doctrina, culta divino, vel Ecclefize disciplina, de quibus non eodem modo est agendum. Litigames etiam inveniuntur, vel Dolli ejufdem particularis Eccleiz, vel diverse inter se Ecclesia, nempe Orientalis, & Oceidentalis. Einsdem Eccleisz lites Domesticas, Componat provincialis, aut Nationalis Synodus. Diversarum Eccles arum. & non Subordinggarum, Concilium Occumenicum, ad typum iftins Apostolici Act. 15 Efformatum. Ubi 1. Conveniane leginimi vocati Epilopi, ant Eccleliarum particularium Deputoti. 2. Statuatur in medio Scriptura ut ca leftis regula, à qua non admittatur aliqua repognans declinatio. 3. Seria fan-Eta & ordinata fit de controperfis disquisitio. 4. Ex ca notetur confenius, ut in co ad quod pervenimus Idem fariamur, & in eadens perveniamne regula Philip. 3.16. 5. Controveria que supersunt, decidantur per convecenorum suffragia, que si non satisfaciant singulis, privatir est acquieicendum, & extellandum donec Deur ils qui aliter sapiunt, id guod rectum eft revoleverit, 1b.15. Unde 6. promulgentur concluja, Apostolico potius style, quam Anaibemere, vitum est Spiritui fancto, & Nobir , Act. 15.28. & peratur. 7. A Magifratibus (quorum interest) ut hujulmodi fue authoritate muniant ut observentur. 3. Posito autem Iudice, infallibili Supervicentes hac effent omnis, ly se audiat, videat, determinet, de regula Scripture non fis tu solicitus, obsequi tantum tuum est, non examinari, magis quam equir & mulur qui non habent intellectum. Sed hoc non est paratum elle ad fatisfactionem omni poscenti, ut Petras precipit 1. Pet. 3.15. Spiritum interim privatum non ferimus pracipienie pozter vocationem,

calinem, fed recipiemen à legistimis pafferibue, non diffattria decreta, pro Mandantie Infallibilitate, sed diciamina, ad pormam Scripture expendenda & probanda. Juxta illud La-Gantil oporter in ca ve maxime (in qua viteratio verfater) Sibi quemq; confidere, fuoq; indiclo ale propriis lenfibul niti, ad in vestigandam & perpendendam veritatem : quam credentem alienie erroribue decipi, tanquam iffum mitionie expertem. --- & pecuchon more duci. Inftit. 1.2. c. 8. Nolite judicare secundina faciem, fed justum judicium judicate 10.7.24.



QUEST. VII.

De Scriptura perfectione.

An Traditiones non friptæ admittantur in Scriptura supplementum ?

UM conftet ex dictis, Scripturam in fidei Controverfite normam effe Canonicam, reclamant Adversarii, Regulam iftam effe tantam partialem non totalem, Ideog; indigere Traditionum non scriptarum Supplemento, que pari pietatis affectu & reverentià cum Scripturis suscipiende funt, & venerande. Nos verò Traditiones iftas Contil Toid. extravagantes & ambulatorias impugnamos, hiscè presertim 5. 4. rationibus.

1. Onod pracipio tibi hoc tantum facigo Domino, nec addu quicquam, act minus. Dent, 12. 32. rationem attexit (apiens, ne argumie, invenimila, mendax Prov. 30. 6. Sechs facientem sufflaminat Apacalpues c. 22.18.19. Ergo Scriptura sufficit ad salutem absq; Traditionum Cabala.

2. Reprehendunett adificantes Excelsa Baalim, que ego

(inquit Dominus) non pracepi, nec Lacum fum nec afcende-

runt in cor meum fer. 19.5. & 7.31. ex quibers conftat Isaa-Speciales cultum nullum volumerium, quem iple nonpracepit, & perto fuo stabilivit, posse illi placere. Colost. 2.23.

2. Sine caufa (inquit Salvary) colunt me, docentes doffrings, & mendera hominum Math. 15. 9. at hujufmodi necesse est ut fint Traditiones, que ab indubitara Scriptura, non habent firmamenium. Ergo (faltem pari pietatis affectu & reverentia) cum Scripturis, à nobis non funt recipiende.

4. Hæc Scripta funt ut Credatie, quia Jefur eft Chriffur filim Dei, & nt credentes vicam habeatis in nomine eius Jo. 20. 30. que non ad ipsius Evangelium sunt tantum restringenda, sed ad totton Scripturz Cononem extendenda, qui ad fidem & vitam consequendam, abig, Traditionum gloffis, ex Scriptis, sufficienter instruit. Quod & ulterius Inculcat.

5. Apostolus. Omnis Scriptura divinitus infirata,utilis est ad decendion, ad arguendion, ad corripiendion, ad erudiendion, in Tuffitia, ut perfectus sit homo Dei, ad omne opus bonum Instructus 2. Tim. 3.16. 17. Nec oftendie tantum unde ifta funt petenda, fed ipfe fufficienter exhibet, quatends fuppeditat ea emnia que sapiemem possunt quemvis reddere ad falmem, per fidem que est in Christo Fefu, & ad omne opus bo-

num perfelle Instructum.

6. Concinunt Pares. Adoro Scripturz plenitudinem cont. Hermo- (inquit Tertullianus) scriptum effe doceat Hermogenes aut timeat illud ve adjicientibus. Sarrilegii instar effe docet Bafilim )putare aliquod divinum effe, quod in Scripturis non serm. de 'Confit traditum, & alibi. Infidelitatis argumention eft, & fignum sperbie certifimum, si quis corum que ferque funt aliquid velit rejicere, aut corum que non frinta introducere. Sic Hieranymur, quod de Scripturis anthoritatem non habet, eadem facilitate contemnitur, qua probatur. Et celebre est illud Augustini in his que aperte posita funt in Scripturia inveniuntur Chrift.1,2.09. ea connia que continent fidem moreig, vivendi.

7. Absurdum est regulan imperfectam dare, eum eo nomine tantum non habeatur regula, 2. Vel alium expectare

polt

De Doll.

gen.

feff. Fidei.

Ibid.

In Mark. c.

post Deum Mezistrum-Unde Apostum, nihil subtrate utilium.
All. 20. 20. non subterfuzi quo minus annuntiarem omne
consilium Dei vobis. Ib. v. 27. & Chrysoftumur. Habes verba
Dei, Nemo te potest sic docere. 3. Vel ad Traditiones trans- la Epist. ad
mittere suplementarias, de quorum Fundamento, Natura, custo- Cost. Hom. 9.
de, & Numero, Nil certi potest haberi aut sperari.

#### Objiciunt Pontificii.

Ot.1. C Anonis multos Libros periiffe, ut in T. V. libri

Ellerum Domini, Nathania & Gad. Trium milli,
um Parabolarum, & Carminum quinq; millia Salumonia 1. Reg.
4. v. 32. quz jam nufpiam extant. ut nec in T. N. Epiffola
quzdam Pauli 3. ad Carimbias, cujus meminia 1. Cor. 5. 9.
& ad Ladicenfes Coloff. 4. 16. quibus accenfeii poteff Epiftola Salvaturia ad Agharum, quz in Canone non habetur.
Ergo Canon laborat imperfectione, quz indiget Traditionum

non Scriptarum supplemento.

Sol. Libri isti qui sic dicuntur amiss, quoad ea quz sunt ad salutem necessaria, nil continebant quod in Canonicia quos habemus, non comprehenditur. (nam non lota unum aut apex unus ex lege periit Math. 8. 18. 2. Conducere etiam potterunt ad abertatem cognitionis Historica, non canonis complementum, ut alicubi Augustinus. 3. In historiis Samuelis & Regum, & Salumonis quz prostant libris, sufficie necessaria exhiberi. Nec constat Paulum ad Laudienses scriptiste, sed illos potibs ad Paulum, is a and los and constant sed inscriptio. Nec cogit textus Paulum aliam designasse, quam quz tunc scribebat ad Carinthias Epistolam. Salvataris ista ad Regem Agbarum, est suspenses, danded fidem parum spectat. Sic ut absq; talibus, and parenses, dandem parum spectat. Sic ut absq; talibus, and parenses, dandem parum spectat. Sic ut absq; talibus, and parenses, dandem parum spectat. Sic ut absq; talibus, and parenses, dandem parum spectat. Sic ut absq; talibus, and parenses, dandem parum spectat. Sic ut absq; talibus, and parenses, dandem parum spectat. Sic ut absq; talibus, and parenses, dandem parum spectat. Sic ut absq; talibus, and parenses, dandem parum spectat. Sic ut absq; talibus, and parenses, dandem parum spectat. Sic ut absq; talibus, and parenses, dandem parenses, dandem parenses, dandem parenses, dandem parenses, dandem parenses, dandem parenses dandem parense

Ob. 2. Articulus de 1. Trinitate. 2. Eterna filis generatione. 3. Procefficue S.S. à Parte & Filis. 4. Descensu Christi ad Inferos. 5. Muracione Subbathi in Diem Dominicam. 6. Abrogatione Legalium, & comedendis Sussectie, & postremò de Padobaptismo, sunt ad salutem necessaria, sed ex textu Soriptare non possunt demonstrari. Ergo opus est in talibus Traditionis non scriptat adminiculo.

Sol. Habetur aliquid in Scripturis 1. vel gr n jáns expresse five Axiomatice, vel quoad sensum implicite sive diametice. Assertimus autem omnes istos articulos aliave ad salutem necessaria, in sacris Scripturis non expresse ( ut sophistice Dev.D. 1, 4, impingit nobis Bellarminus) sed bot vel illo modo contineri.

ut patebit in sequentibus.

Ob. 3. Non ex Scripturis, sed Universali Traditione probatter Scripturam esse verbum Dei, sed hoc credere ad salutem

cht adprime Necessarium.

Sol. Questio non est de Principiis, sed (ut loquintur)
Principiais. An posita quam habemus Scripiais, opus sit non
Scripiis aliquibus Traditionibus, ad ipsius supplendos defettur,
in aliquibus que sunt ad salutem absolute necessaria. hic nos
negamus, Scripturam verò esse verbum Dei, ex aliis medis
deducimus, ut constat ex superioribus.

Ob.4. Gratia, fides, & fantificatio, funt ad falutem neceffaria, 1.Cor. 13.10. Epheli 2.8. Heb. 12.14. Sed iffa in Scripturis non habentur, fed extrinsecus adveniunt, Ergo Scriptura non continet omnia ad falutem necessaria.

Sol. Continet omnia necessaria, quoad directionem externam, non quoad Regenerationem internam. 2. Continet Gratie, fidei, & fanciimonia, plenam doltrinam, que manuducat

nos in omnem veritatem.

Ob. 5. Apostolus probat & urget Traditiones. 1. Lando vos, quòd sicut tradidi vobis precepta mea tenetis 1. Cor. 11.2. 2. Fratres state & tenete Traditiones quas didicissis, sive per Sermenem, sive per Epistolam nostram 2. Thess. 2. 4. 3. O Timubee deposition castodi 1. Tim. 6. 20. Unde Heretici omnes Traditiones sunt aversati, Ergo ab Orthodoxis sunt retinende.

Sol. Oftendantur iste Apostoli Traditiones, non scripta, que à scriptis sie que habemus preceptis discrepant. 2. Duplex redendi modus, presentibus per sermann, absentibus per Epistola, suit ejusdem destrine, non diverse, ut alter alterius suppleret des am. 3. Happens sia seu Deposium Tim theo commission, nil minos insinuat quam Traditiones non scripta. Sed vel forman sanorum verborum de side & discrimo, cujus meminit 2. Tim. 1.13. contra profanas vocum novinetes, & oppositiones sals numinia scientia ut in textu sequieure, vel talentum donorum ipsi-concreditum, que cum favagine non Scriptarum Traditionum nil habent commune.

Ob. 6. Pro Traditionibus non scriptis intercedunt Patres

1. Bafilius qui diffinguens inter dogmata Scripta, & Apolioli- De Spiritus ca Traditione în mysterio delata, utraq; (addit) candem ad Saudio c. 17. pietatem sim habent, & Nemo his convadicit, que vel mediocrem saltèm Inrium Ecclesiasticorum experientiam habet. 2. Chrysostomus, non omnia per Epistolam tradiderunt In 2. Thes, a, Apostoli, sed multa fine literis, cadem verò side digna sunt tam ista, quam illa. 3. Angustinus, Quod universa tenet Ec- De Bapeis, clesia, nec conciliis institutum, sed semper retentum est, non cont. Docum. nisi authoritate Apostolica traditum rectissimè creditur, sic 644. 6.24.

& alii tam Greci quam Latini.

Sol. Traditio sumatur vel 1. Active vel 2. Passive, Active pro Actione tradentis, sic Biblia ad nos pervenerunt ex majorum Traditione, quod nullus negaverit. Passive designat Dostrinom traditam, quod siet diversimode, vel, ore tantum, vel scripto tantum, vel utroq; modo. Lis tantum est quosisq; admittenda sit Traditio non iscripta, ad dogmata sidel stabilicada. 2. Talis autem cum potest esse vel 1. Histories, indicans ritus, disciplinam, autenspeculius secclesiasticas. Vel 2. Exegetica, explicans quo sensu scripturz obsariora, & convotors a 1 majoribus plerunq; erant accepta, Vel 9. Didattico, complicans quasi nominum commus cum textu indubitato ad supplendum illius desettus in articulis quibusdam ad salatem necessaris. Has tertio sensu obtrusas

folummodo averiamur, & oppugnamus. 3. Nec aliter intelligendi funt Bafilius, Chryloftomus, Augustimus, nt patet ex instantiis adhibitis in locis citatis. unde Hieronymus Que absq; audoritate, & sestimonio Scripture, quasi Traditione Aposlois, sponte repetumt & confingunt, peroutit gladius Dei: & fatetur Bellarminus, Omnia scripta esse ab Apostolis que sunt simpliciter omnibus necessaria. De V. D. 1.4. c. 11.

Ob. 7. Ecclesia usq; ad Mosen Traditione cantum nitebatur. 2. Et din post Christum N.T. Scriptura caruit. 3. Nec
mandatum extat Evangelistic, aut Apostolis, ut scriberent, &
quod ex hac parte prastiterunt, non ipsis suit propositum ut
plena esset Christianorum Institutio, alicer Catechismum aliquem (ut Symbolum Apostolicum) concinnassent. quod
colligitur ex Eusebio & aliis, occasionem cur scripserunt
Evangelista indicantibus. Ergo Scriptura pro utili tantum
commonitorio, seu Norma partiali assimanda est, & non totali
habenda.

Sel. Non quæritur de absoluta Scriptura necessitate, potuit caim Dem aliter ( fi placuiffet ) homines inftituere, fed com placuerit sie instituere, questio est an Regula per quam instituic fie tam Imperfecia, ut supplemento Traditionum non scriprarum Indigeat. Hoc qui aftruunt, distruunt Canonem quem tamen ut Regulam partialem, admittunt. Canon enim est mensura non fallax, mullam additionem aut diminutionem admittens (definiente varino) cujus nomen, Imperfecto non convenit (urgente contra Eunomium Bafilio) fi autem addas ipli aliquid vel detrahas, iplian diftruis (inquit Chryloftomas) & ratio redditur à Platine amas isis sous pitton, quod imperfettum eft nullius potest elle mensura. 2. Enfrantia autem allars, non attingunt quod controvertitur. Nam 1. quid fi ante Scripman, invaluit ulg; ad Mofen Traditio? Ergone data nunc erit imperfecta Scriptura, fine talis Traditienis confortio? afferendum potitis Scripturam Traditioni supervenientem, omnia que erant in ca necessaria, literis confignaffe, ut auctz Ecclesz inservirent. Unde certiori modo phiribus communicarentur, quzcung; à Deo effent

In c. 2. ad Philip. Hom. effent tradita. Hine ad Scripturarion non Traditionium ferutamen ablegat Salvatw. Aperuit Apostolis sensum ut Intelligerent Scripturas, Luc. 24. 45. provocatio el Pharifeoren tantum ad Seniorum Traditionem, Mach. 15 .2. are autem Aroffeli & (qui fequuti funt) primavi Chriftiani, antequam extabat N. T. peteri firmiter adherescebane; lea oporter nos corum duche, que novimus à Des prodiffe, fripie anplecti. 3. Nec refert no scripferunt S.S. Amanunifes N. T. Nec de methodo Catechifica nugarentur IL, qui S. S. Diffe a. Tim. 3,16. mini norunt le subjicere. Aperte si quod monstri alunt af- a, Pet. 1, 21, ferrent hic Jesuitz, fic rotunde concluderent. Verbum Dei, Canon, Editiones, Scripturarum Lectio, & Infallibilis Interpretatio, ita pendent à Romano Tripode, ut qui hinc non accipiunt, fidei Normam & Formam, ad Hareticorum classes sunt amandandi. Ergò nil valet Scripturarit cujusvis commonitorii partialis regula, nifi animetur à succenturiatu papalium Traditionum. Que quam Belle coherent cum its que tradidit Bellarminus pro firmissima Scriptura authoritate contra Swenk feldiftas & Libertinos De verbo Dei 1.1.c. 2. oftendir. facilis collatio Amefii in Bellamini Enervati Frontispicio.

Pohe Squeius et portra Capa Innocens collegis & Burbis Down Estelandi ego tim sandtes form, ergo brenime heis sacradio uno som Sucoro, in ofor absura in region pone absura a

veryes Camp 61

Sie Cusanus to at Bokeming spigt Day abject a Commander for the former of the former o Csa inpuses after bis hag 60 . Contrary to 3 Mil : 00400 campillar 2) 2 Rafon



# De COGNITIONE DEL

Scriptura manuducit ad D z v m, à quo Scripturam accipimus, & de quo The sis.



EUS est Spiritus Infinitus, Jebovah, Elohim. 2.1. a., g. 18, g. 6 12 huspes, Una natura tribus distincta personis, Patre, Pilio, & Spiritu Sancio. 3. Ubi Filius à Patre ante tempora secularia genitus. 4. Ejusdem est cum Patre. Na-

tura, Potentia, & Aternitatis. 5. A quibus Patre Filiog, proceedit Spiritus Santius. 6. Persona etiam Invocanda. 7. Cujus ineffabilis & Individuz Trinitatis Cognitio, & Fides, est absolute ad salutem necessaria.

Unde

Unde summa veneratione perpendenda occurrunt.

- (1. Deue fit Allus purus cui omnia propria attributa funt effentialia?
- 2. Sit Trinitas Perfonarum in una natura individua?
- 3. Filim fit ab aterno genitus ?
- 4. Filim fit ejufdem cum Patre, Natura, Potentia, E-
- 5. Spiritus Santius & Patre & Filio ab aterno proce-
- 6. Spiritus Sanctus fit Perfona invocanda?
- 7. Dogma de tribus distinctis Personis in una individua Deitatis essentia sit sundamentale, & ad Salutem Necessatium ?

G 3

QU EST.



### 海河南南南南南南南南北南南南南南南南南南南南南

QV ESTIO L

#### An Deus sit Actus purus cui omnia propria attributa sunt Essentialia? Aff.

QUIA.

CTUS Purus eft in quo nulla inveniatur potentialitas objectiva aut receptiva, que aliquid ei perfectionis, quam non habet conferat, vel quod habet , detrahat. Sed talis est Jehovah Elohim Adonai qui est erat, & venturus est. Exod. 3. 14. Apr. 1.4. In quo non diftinguitur. Quo eft. & Quod eft. Effe, & Effentia, Allus & poten-Arift. Meta- tia ut fit in omnibus Creaturis Juxta Philosophos, Philonem Judaum, & Scholafticos. Ergo neceffario de feipfo dicit (verba funt Philonis) Ego sum, Qui sum, ac si quicquid post ipsum eft, non per effemiam fit, sed fola opinione hominum.

pby (. 1. 12. 6.3.6 6. Ag.part. 12 Libro Quod de terim infidiatur potiori.

2. Apud quem nulla est Transmutatio, aut vicissitudinis abumbratio, is necesse eft ut fit actiu purus. Sed talis tantum eft Pater luminum. Jac. 1. 17. non ut mujetur ficut filius homînis Nimer. 25. 19. Coli mutabuntur ut opertwien, Iple autem Idemipfeerit Pf, 102.28.

3. In quo nulla concipi potest Compositio, illud pro Actu puro neceffariò est habendum, sed nulla in Deson cadat Compositio, quia in omni Composito partes Componentes ordine saltem & natura, toto sunt priores, quod fingi non poteft in Deo, nisi quis aliquid prids eternitate statuat.

4. Qui omnia Dat & nil recipit , immunis est ab omni accidentali accessione, quam alind ipsi Conferat, Sed quis

Deo

24.206

Des dedit prior, ut retribueur &c. Rom. 11. 35. quoniam ex ipfo,& per ipfum,& in ipfum funt omnia Rom. 11.36. cutiq; Bentim fit dare , quam maipere Act. toigs, quomodo non ille Beatiffimue, qui omnia dat & nil accipit, eoq; nomine, nec Ang. De Tri-

audior potest este, vel deminution.

5. Ex dictis deducitur, Omnia proprie Antributa Deo Pid Zuarez. effe Essemialia, unde illud Scholasticorum. Quicquid in Deo de Trinit 14. eft,eft iple Deus, live formaliter intelligatur ineffe, five emi- e.7.69 Arif. nemer, firmatur ex Augustino. Non percipit Dens sapientiam Metal. 12. qua fit fapiens, fed iple fapientia eft. Nam quicquid fecun- 1.51. dum qualitates illic dici videtar, secundum Substantiam, vel Effentiam eft intelligendum , unde fine quantitate Mag. De Trinit. nus, fine quelitate Bonus , fine tempere fempiternus &c. re- 1 15.4.5. Riffime concipitur & pradicatur. Confirmat Scriptura. Ubi Dem dicitur vita zterna 1. Jo. 5. 20. & Deus charitas eft. Idem Medit. 1b. 4.7. cadem ratio eft veritatie, Juftitie, mifericordie &c. ut 4. 12. de Des in abstracts que de Creaturis in Concreto efferuntur, quia ipfi funt effentialia, que Creaturis funt accidentalia.

6. Que non possunt Creaturis competere Creatori funt effentialia, sed propria Dei Attributa Creatain nullo modo possunt competere, quia iple salue naphiografene solue sapiens. Quis in nubibus aquabitur Domino? Pf. 89.7. & glo-

riam johus alteri non dabit Isai. 42. 8. Ergo

7. Postremo. Si aliquid effet in Des quod non sit Deni, tum illud vel Creatum effet vel increation, Creation fi ftattiatur-correctioni & annibilationi effet obnoxium, quod cogitatu eft abominandum. Increasum effe is concedatur, nil afiud potest esse quam ipse Dess quod, erat demonstrandum.

#### Objiciunt moderni vadiani & vorstiani.

Aud aliter de Deo est loquendum, ac in verbo De Trinit Ly. iphus Scriptum invenimus (pracipiente Augu- 4. 1.

10 symbolum. stono) de quo vera loqui periculosum esse suggerit Cyprianus.

Quia nec virius esus astmari potest, nec magnitudo perspici, nec principium comprehendi, at Instituit Lastantius, sed nusquam occurrit in Scripturus, aut Deum esse Astum purum, aut Antribusa ipsius esse ipsi Essentalia, Ergo hoc non asseren-

dam

Sol. Sufficit sensum occurrere, non verba, qua necessitas cogit arripere adversus impugnantium sotissmata. Sic Apostolus ex Poeta instruit Athenienses Act. 17. & depingit Cretenses Tit. 1. 2. neq; enim Qui usurpat istos terminos, Persona, Sacramenti, Astus Puri, & congeneres, Dicatur S. Petri violare dictament. Si quis loquitur, loquatur ut eloquia Dei. 1. Ep. c. 4. 11, modò praccriptos à B. Paulo non excedat limites, extra sidei Analogian rairrossias obtrudendo. Rom 12. 6.

Ob. 2. Quot forme rebus Creatis sunt impresse tot supponunt Ideas in mente divina, quarum sunt distincti Characteres: Sed in rebus Creatis, indefinita occurrit specierum disparitas, & opositio, Ergo Analoga erit Ideasum diversitas in

Dei effentia, que Adini pure non competant.

Queft.83.4. 16. Aq. p.1.q.15. Zanch. Palan. Beza. Danem.

Sol. Platonica ista Idearum speculatio, utcunq; ab Augustino, Scholasticia, & plurimis è nostris magni siat; ab aljis tamen, non probatur. Sed his admissis, non multiplicabitur magis in Deo aliquid essentiale, quam sol ad varietatem execuntium radiorum, aut volumas ad numerum rerum volitarum.

Ob. 3. In Acupuro & omni-sufficiente, nil inveniatur dependent ab ancipiti alicujus extrinseci arbitrio. Sed in Deo deprehenditur tandem scientia Media, qua ad ductum liberi Arbitrii praecognoscuntur futura contingentia. Ergo omnia Attributa Divina Deo non sunt ut Aliu puro essentialia.

Sol. Scientia ista Media est nuperum Jesuitarum Commentum. Quod quaternis ameredit decretum divinum, & possibilia tantum intuetur, cum scientia. Simplicia imelligentia coincidit: quaternis verò futura respicit (utenna; conditionata) ad scientiam Visionia reseratur, Atq; hae scientia di-

win.

vine in scientiam simplicis Intelligentiæ, & visionis, obtinuit antehac in Scholis bimembris Divisio; nunc vero quo jure, scopo, aut successe hac obtruditur Media, contractios estimes ex ledione nostra 2da, susios vero in D. Twiss operaso hac de re volumine, & passim in Rixis nondum sedatis inter Jesuitas & Dominicanos.

Ob. 4. Que non sunt æquè extensa, non possunt esse ejusem Essenia, sed omnia autribusa Dei non sunt æquè extensa, quia Omnipotenia ipsius extenditur tantum ad possibilia, sciemia verò ad impossibilia, nam Deus plura scit quam posest, ut sallere, aut seipsium negare, & plura potest quam vult, ut ex la jidibus excitare silios Abraha, & Misericordia ejus super om-

nia opera iplius Pl. 145.9. Ergo

Sol. Ut Omnisotemia Divina extendit se ad omnia possibilia quaz sunt infinita, quatentis plura infinitiès sieri possunt; sie scientia dilatatur ad omnia Scibilia, quaz infinitatem excedere non possunt. Ubi igitur hic inequalitas? Idem sentiendum de Justitià, & Miserico dia, quaz idem sunt in Deo essentialiter, utcunq; ob varietatem objectorum extra Deum variantur.

Ob. 5. Affirmantia, & Negamia, Nevessaria & libera, non possume esse Idem realitér; sed talia sunt plurima Dei Attributa, ut Eternius & Immensius, quæ ponunt Durationem & excludunt limites. Justitia quæ necessaria. Gen. 18. 25. & Mesericordia quæ volumaria. Rom. 9. 18. nec dicas, quòd identificemur in Infinita essentia, utcunq; distinguamur quodd conceptus nostros, provt referuntur ad alius extrinsecos in Creaturis; quia conceptus iste silinius est cui res non respondet, & vera definitur propositio, quæ pronuntiat uti res est, falsa contra.

Sol. Triplex hie observanda est distinuio, vel. 1. Rei à Re, ut Petri à Paulo. vel. 2. Rei in Re, ut sedulitas à devotione in Martha. vel, 3. Rei à se, sie Mathèm sedens, distinguatur ab Ambiliame, è quibus ultima tantom seu modalis inter Dei Attributa dignoscatur, que non à rerum diversitate, sed à respectuum autem distinate ducit originem, Respectus autem distinate.

....

guant

guarit tantum, non component, ut paternitus, & Dominium non allum reddunt, fed aliter disponent possidentem time

reali in ipfo mutatione.

Ob. 6. Ubi Mous, ibi muratio, & ubi muratio Decretorum, ibi afiquid intervenit, quod simplicitati Perfectionis non convenit. Sed Deus dicitur appropinguare, & elongari Jac. 4. 8. & mutasse quod decrevisset de Saulis regno. 1. Sam. 13. 13.

& Morte Exerbie. 2. Reg. 20.1. & Ifaix 38.

Sol. Motus propriè Illi non attribution, qui est ubiq, nec munito Actui purissimo, qui ad nihil potest esse in potentia. Mataphorice tamen hujusmodi de Deo in Scripturis dicuntur. Sicut Sol dicitur inirate domum vel exire, in quantum Radius ejus pertingit ad domum. Sic dicitur Deus appropraquere ad nos, vel recedere à nobis, in quantum participamus influentiam Bonitatis ipsius, vel ab eo deficinus, ut habet Aquinus. 2. Decreta verò de Regno Saulis & Ezechia morte, non determinata suerant simpliciter, sed per certa media exequenda, pro quorum etiam prastituto interventu ita singula evenirent, ut nulla in Dei Decretis, sed in rebus transatis inveniretur Mutatio, ubi observandum, creatas voluntates à Rebus volitis, sed res omnes volitus à Divina voluntate dependere.

Not, ad Difp. de Des dif.

3.

Part. 1 9 9.

47. 1.

Ob. 7. Omnimodam Deitatis persectionem oppugnant lize Vorstiana. 1. Deum aliquo sensu esse corporeum, nt a firmarum Tertullianus, & patres, nec negat Zanchius. 2. admittere in aternitate sua, presentis, presentis, & suturi temporis successionem. Apoc. 1.4. Dan. 7.33. 3. Non esse esse in suturi temporis successionem. Apoc. 1.4. Dan. 7.33. 3. Non esse esse in suturi temporis successionem, vel omniprassentem, quia sic nec ab Angelis, aut hominibus facie ad faciem esse conspiciendus, contra illud 1. Jo. 3.2. Apoc. 22.4. (cum siniti ad Institutor nulla sit propersio) & Indignum majestate divina, rebus vilibus, sordida, & abominandis essentialiter inesse aut adesse.

Sol. Corpus fumitur, vel proprie ut opponitur firitui, quo fenfu nec Anima, aut Angelie, multo minus Des atlaptetur, qui non tantium ferritureft. Jo. 4.24. Sed pater firitam. Heb. 12.9. vel 2. Catachreftice, quaterus

fignat

fignat vel emitatem, inani phantafmati, aut non enti contradi-Storiam, hoc posteriori lensu excusat Ternellianun Augusti- De Herefe 86 nus Corpus potuit nominare quod videlicet non fit inane, fed fit ali- Brochman de quid quo ubig, totum fit, atq; ita intelligendi funt patres, quos Deo, er s. s. non rejicit Zanchius: Sed declinandas effe tales zarrodopias Trinit. piè & prudenter monet quidam. 2. In Exemitate detignare trius & pofterius, est Infinicati ponere limites nec logni cum Scriptura, que mille anne, que Diem Hesternan ad capeum nostrum, in calculo aternitatis supputat. Pl.90.4. 3. Omniprefentiam, & immensitatem Dei calo terminere, quia inter orandum, ad Calum omnes ferè gentes attollant oculos, non tantum textui Adversatur, excelsior coclo est, & quid facies, profundior Inferno & unde cognosces ? Longior terrà mensura ejus, & latior mari Job. 11.8.9. quibus concinunt ifta Pfal. 139. 8. & Jerem. nunquid non calum & terram ego impleo? c. 23. 24. Sed & non causa pro causa sophisma obtrudit. Quia Calum inter orandum (plerung; nondemper ut publicarus Luc. 18. 13. ) suspicimus, vel 1. · falvatoris exemplo, vel 2. ad teftandum quod ea quæ furfum funt quarimus non que fuper terram, Col. 3. 1. 3. vel quòd majestas divina effulget Ibidem gloriosior. Onz 4. non magis imminuitur in rebus ( quas permeat ) viliflimis; quam fordidatur fol à fimeto, quod intemeratis illustrat radjis,& ab Angelis conspicitur, non pro infinitatis interminabilitate, fed pro intuentium modulo.

# \*\*\*\*\*\*

#### Q V E S T. 11.

#### An sit Trinitas personaram in una Deitatis Natura individua.

BI quaritue Unites Trinitatis; Patris Scilicet, fi-

lii, & Spiriius Sancti, cum modeffia, & tremore atq; attentislimis auribus & devotis est auscultandum. Quia nec periculofins alicubi erratur, nec laboriofine aliquid quaritur, nec fruelwofine aliquid invenitur, ut habet patrum Acuissimus. Quod ut pro modulo diftinctiùs præfetur, pro concellis habenda funt tria, in quibus inter omnes convenit, 1º unum monere tantom elle Deum, quare non opus erat ut Bellaminus ad hoc probandum, in hac lite,tantum olei & opera per totum fere librion 1um de Chri-Ho infumeret 2º Nomina ifta tria , Patrem, Filium, & Spirituon Sandum,in Scripturis expresse occurrere. 3º Nihil hic tanquam de fide admittendum, quod non vel expresse in Scripturis invenitur, vel per certam consequentiam deducitur, unde pravaricantur fontificii, qui ad Traditionem non scriptam in hoc dogmate statuminando se recipiunt. Sic ut nodus re-

Bellar.de v. D 1.46.6.

De Trinit.

1.1.6.2.

quorum. 1. Primum furnitur ex U. T. 1. faciamus kominem ad Imaginem & fimilitudinem nostram. Cen. 1.26. ubi no Faciamus]

denotat pluralitatem, non creaturarum extra loquentem ut illi effent cooperarii in Hominis fabrica, Ergo concreantium intra fe. At qui nam illi, nili firitue antea nominatue. ver. 2. & sozie five filim per quem etiam fecit & farula ? Heb. 1. 2.

flat pracipue controversus. Qua ratiane Deus natura (ut ita dicam ) uni fimus, credatur nihilominus effe Trimus. Quod Affirmamus nos his comprimis ducti Argamentie,

Quorum

Quorum unitatem oftendit ulterius Imago fingularit, non Imaeines, unde Trinitais Trivnitas confpicua fit in primo rerum erm quod 2. repetitur Pial.33. 6. verbe Domini celi firmati funt: & firitu oris ejus omnis virtus iplogum. Ubi fekovah, Mor firitue, funt Iple Elebim, qui in principio creavit calum & terram Gen. 1.1. Hoc; 3-res Capos Santitue, Santitue, Santitue A. Studen Ries. 6.3. à patribus nonnullis refertur, ex quo Judet quidam Trinitatem Agnoverunt apud Galatinum & alias. Sane 1.16, 19. quod de Majestate Jebove predicat propheta, applicat falva- Moracu De mi evangelista. Hac dixit Isain quando vidit gloriam verte Relig. ejus & loquitus eft de co Jo. 12.41. & firini fantio , Lucar 1746. Act. 28. 25: quo spectent & ifta , ubi eft Deus Eactores tui Job. 35. To. & Plal. 139. 2. memento creatorum tuorum Ecclef. 12. 1. quia conjuges tui, Facines tui Ifa. 54. 5. quod de S. Trinitate dictum notat Junius ! cujus notitiam aliquam obsettam & in volutam, probabile est Platonem aligiq; philosophos apud gentes, à Judeis hautisse.

. 2. Luculentids hoc firmatur in N. T. ex alvatoris Baytifme. Math. 3.16. 17. ubi tres diffincte manifestantur perfone, diffinctilg; nominibus, & actionibus perfoualibus: Pater enim è colo loquitur, & defilio teftatur , filim è Fordene ascendit, & turbe nt conficuus, & Johannes videt firitum descendentem in ipfun,& manentem super eum Jo. 1.32. idq; non levi tantum motu (ut nugantur Sociniani ) fed corporali Becie ut habet Lucas. c. 3. 22. Iftat autem persones ejuf-

dem effe authoritatis, & excellentia probat.

4. Baptilmi nostri Influmio, Docete omnes gentes Ragtizantes cos in Nomine Patrie, & Filii , & Spaitue Sancii, Math. 28. 19. conjunguntur hic mes quibus aqualiteresttion noftrum, & objequien spondemus. Baptizamur autem, non in ipforum Namina, fed Namen, quod effentia unitatem denotat. Unde argumentum, in cujus Nomen Battizamur iseft Deur Altifimus, unde Apostolus Deum, Fidem & Baptifmun, ut se invicem inferentia connectit, Eph. 4.5. sed in nomen Parrif, & Filii, & Spiritus Santii bapeizamur, ubi articuli & particula & ] excludant omnem inequalitatem. Ergo H 3 Paters.

עשי בוראין

Conf Morn. le Relig. L.

Pater, Filine, & Spiritus funcius, funt unus ille Deus Altistimus, tam respiciendus in recreatione per Baptifutum, quam in pri-

Galu. Infi. 1,1. mzva creatione ad fuam Imaginem.

4. Argumentamur, cum venerit Paracletus quem ego mittam vobis à patre, firitus veritatis, ille softimonium perhibebit de me, Jo. 15-26. Paracletus missus, Filius mittens, Pater à quo missus nominibus distinctis, & actionibus, distincte hic
occurrunt ad complementum geris redemptorii, quod ascribendum est soli Deo absq; creaturarum interventu. Ergo Pater, Filius, & S. S. sunt solus ille Deus triunus. ubi missio, & exequito ostendunt tantom ordinem inter personas, & approprietorum distinctionem, non essenia, aut causalitatis diversitatem.

5. Accedit Benedictio Apostolica, Gratia Domini nostri Jeju Christi & Charitas Dei, & Communicatio spiritus sancti sit cum omnibus vobis Anien. 2. Cor. 13.13. Actibus hic optantur tria, quæ salutis rangoselar perficiunt sub distinctio titulis, quæ ex æquo concurrunt, & tamen ab uno deo hæg provenire agnoscuntur. Ergo, Trinitas agnoscenda est unitus Deitatis, & unitati in Trinitate & Trinitati in unitate gratie à nobis & cultus (ut colligit Symbolum Athanasii)

funt referenda.

6. Confirmat hoc ulteriùs illud ejuschem Apostoli. Distinciiones Donorum sunt, sed idem pirinus, & distinctiones ministeriorum sed idem Dominus, & distinctiones operationum, sed idem est Deus, qui operatus omnia in omnibus. 1. Cor. 12. 4.5. Scopus autem erat Apostoli, ut Corintbios de donis litigantibus ad unitatem suaderet, quod facit hoc ratiocinio. Omnia que cunq; habetis, sivè Dona, sivè Ministeria, sivè operationes miraculose, ab unico Deo proveninne, sed ista partim à spiritu sancto, partim à Domino Jesu, partim à Deo porte, qui Deus dicitur un le Domino Jesu, partim à Deo porte, qui Deus dicitur un le Domino Jesu, in quo oportet vos unitatem colere. Nec hic singi potest substituatio (ut cavillan tur Adversarii) nisi Deum sibi ipsi substituatum somniarent.

7. Concludit Johannes. Tres funt qui testificantar in calo, Pater, verbum, & firitus fanctus, & bi tres unum funt 1. Ep.c.s. v.7. At quomodo unun? conjeniu? fic Boni Angeli, & omnes fancti unum effe fratuantur, vel alio modo accidentali dicantur unum? Talis eft ratio teftiam terrengrum qui fubne-Aunturi de quibus non dicitur 1, mil to de, Hi tres unun funt, fed le pois de to le neur, in wown funt, feu in unum confemium, restat Ergo ut unum fint, effentialiter, & com tefimonium Paris, & Filii fit personarum, cur firitus etiam testimonium, non effet persone, (quod ejuidem hie statuitur monenti) mirum videbitur? ex quibus concludatur, Tres Persona esse ejustem individuz Deitatis. 2. Nugantur autem qui textom clamant effe furofititium, illum fiquidem urgent Athanafius, & Cyprianus contra Arianes, cuius evidention, cum eludere nullis serviversationibus potuitsent, expunxerunt in omnibus (ut videtur) quæ ad manus pervenerunt exemplaribus (teste Hieronymo) unde accidit ut à Necianzeno, Chryfostomo, Augustino, aliifq; patribus sequentibus, non attingatur, nec a Syriaca, & pluribus Latinia aliisig, Translationibus agnoscatur. 3. Ubi interim prodit rasuram fenfus imperfectus. nam qua mente, legatur v. 8. infequente, Et tres funt qui testimonium dant in terra ] & v. 9. fi testimonium bominum accipionus, testimonium Dei majus est ] fi nulla pracellisset mentio de restibus in calo quibuscum- restium in terra fieret collatio? En Indicis expurgatorii specimen, unde conftet nuperum illud non effe Tridentinorum Inven-

Objicium

#### Objiciunt Samosateniani, Photiniani, Sociniani, & si qui sunt alii ex Arianorum corte.

Ob.1. T Otiones 1. De Personie, 2. Subliftendi Modie, 3. 'eperole five consubstantialitate, & cateris hujusmodi, que ex scholarion profluxerunt Lacinia, ablegentur merito ad inanes Philosophorum seductiones, quas sufflaminat Apostolus Col. 2.8. Atqui fine his non astruitur de Deo Triuno doctrina; Ergo ruineso nititur fundamento, 80 è fidei

Sel. Persone vox habetur Heb. 1. 3. ubi dicitur Filius

Symbolis penitus eft exterminanda.

charafter persone illius, nempe patrie; cumq: alias conftet Tres teftificari in cale 1. Jo. 5.7. à concrete ad Abstractum Trinitais terminum licitus eft progreffus. 2. Notiones que ufurpantur alie, eatenus retinentur, quatenus insultibus Hæreticorum retundendis inserviant, ut ex Logicie intelligant Theorematis, probationes que contra fidem inducuntur, non effe demonstrationes, led solubilia argumenta ut loquitur Aquinas. 3. Secus agendum est apud fideles, quibus inculcandum eft illud Evengelifte, hæc feripe funt ut credatie, Jo.20. 31. non ut torqueatis ad proprias vertigines. Tolle Argumenta ubi Fides quæritur (clamat Ambrofius) -& sepulta optat Calvinus Inventa exotica, modo abiq: his fides explica-Infl. 1. 6.13. ta constaret, quod cum non fiat, non sentiendum tantum eft semper, ut dictat Scriptura, sed loquendum est consentiemer ut docet Ecclesia.

> Ob. 2. Ubi funt umon & tria, ibi funt quatuer realiter diftincta, fed in Deo eft una Effemia & tres perfone, Ergo pofita personarum Trinime, emergat quaternitas in Dei simplicitate non ferenda.

> > Sol.

Part. 1. 4.1. a. 8.

De Fide L. 1.

6.5. 5.5. Sol. Distinguendum hic inter Entia Abfoluta, & Emis modos seu respectus reales. Quaterniss oritur ex quatuor entibus absolute distinctia, sed hic Persona per diversos subsistendi modos inter se distinctia. Identificatum in eadem absoluta Essenia, à qua non re, sed ratione tantum disserune, sic ut alius, inter persona non aliud, & non aliud inter illus & Deitatem inveniatur, quia tres illa persona, nil alius suns Quam iste unus Deus, qui in nibus istis persona, diversimode subsistit.

Ob. 3. Contradicit Dogma Trinitatis perspicuis Scristura locis. 1. Hac est vita aterna, ut cognoscant te solum verum Deum, & quem milisti Jesum Christum. Jo. 17.3. 2. Nobis est unus Deus Pater ex quo omnia. 1. Cor. 8.6. 3. Unus est Deus Pater omnium, qui est super omnia, per omnia, & in omnibus nobis, Ephel. 4.6. Ergo Pater, solus & unicus dicendus est Deus proprie, & Filius, & S.S. dirivative, & per quan-

Sel In 1. Loco ros poler folum ] referendum est ad ve-

dam quali concomitantiam.

rum Deum] quod fequitur, & non ad te scilicet Patrem quod antecedit, fic ut fluat textus, Hac eft outem vita eterna, ut te cognoscant effe illum folion verion Deson, vel ut qui es ille folus verus Deus (ficut Syrus exprimit.) Atqui ille folus Beza in Loc. verus Deus eft Pater, Fibie, & Spiritus Santius, exclusis omnibus creaturis, & figmentis, cujus cognitio in miffo Filio, & ab illo præftitis eft ad vitam æternam neceffaria. In 2. &c 2. loco; Antithesis tantum est inter deus mudtos Geneilium, & union verum Denm, non inter personis, que effentialiter func ille unu verus Deus. ut enim (quod fequitur) unus est Dominus Jefus Christus, non excludit Patrem à Dominio, sic quod Pari afcribitur, non excludit Filion, aut S.S. à Dei- aufeell. ». tate. 3. Fatetur Socinus, Nomen folis ] & particulas Idem 172. fignificantes, cum de Des dicantur, nunquam ess exclu- Ref. al 1. dere , qui illi funt subordinati, & Smalcius , cum dixie Chri-parten suigflus Des foli fervies, Math. 4.10. non feipfam exclusie.

Ob. 4. Evertit hac Doctrina. Tria rationis Fundamenta.

1. Impossibile est Idem esse, & non esse. 2. Que in une terrio

funt

Baf.p. 737.

funt eaden, inter fe funt eadem. 3. Syllogiful etiam expofitorii consequentiam. Siquidem Pater idem statultur cum Filia, & tamen non eft idem. Paternitas & Filiatio fune cadem res cum effentia , & tamen non funt eadem inter le, & conceduntur Hz przmiffz, effentia eft Pater, effentia eft Filim,

& negatur tamen conclusio, Ergo Filius eft Pater.

Sol. Ludicris hujulmodi tendiculis fatisfaciunt queffiun-Toma. Elit, cule de Trinitate, excerptz ex Augustino. Moderni fic plerung. occurrunt. Impossibile est idem esse & non esse endem prorfus refectiu. fed in Trinitate que diftinguantur personaliter, idem poffunt effe effentialiter, fic que in uno tertio incommunicabili funt eadem, cadem funt inter fe; ut fi Perrus & Jacobus eadem prorsus effent cum Johanne, eadem prorfus effent inter le, fed hie aliter le res habet , Filius & Spiritus Sanchus idem prorfus funt cum Parre in Natura individua, fed Natura illa individua est communicabilis, quia infinita, quod creatis & finitis individuis non competat. unde Syllogifmes Socinianorum expositorius imponit, quia supponit Deitatem elle incommunicabilem, que pro incomprehenfibili infinitate communicatur personis, sic ut Syllogismus propositus huc recidit. Quedam effentia eft Pater , & quedam effentia eft Filius, Ergo Filius est Pater, contra illud, Syllogizari non est expaticulari. Ira profitentes le elle fapientes , vani & finhi facti funt in ratiocinationibus fuis Rom. 1. 21.22.

OP. 5. Judeos, Mahionetanos, & Paganos, à Christianifico avertit, dum tam implicata proponit paradoxa, de individuo communicabili. 2. Personis multiplicantibus & non componentibus . 3. De celationibus, & subfiftentia modis, persons conftituencibus, & hujulmodi, que ationites potius, quam inflimtos accedentes ad cultum redderent, contra illud, Lex Demini fapiemiam præftat paroulis, Pl. 19,8. & ne invicem judicemus, sed hoc judicare magis, ne ponamus offendiculum

fratri, vel kandelson. Rom. 14. 13.

Sol. Vericas non deferenda eft, ut lucremur perverfos aut eversos, enitendum tamen eff ut omnia transigantur abiq; scandalo, Dato faltem fi non acerte. 2. In talium inflitatio-

Bernard.

ne illud imprimis est inculcandum, ut Seripure fidem habeant, fiquidem cum fontes omnis cognitionis fint Ratio, experientia, & Scriptura, ut experimer multa effe vera que rationon transcendont, ita Scripura adjicit plurima, que tam experientiam, quam rationem superant. credendum igitur quia hoc reveleun Deus, quem dictat ratio elle lequendum in iis przcipue, quz captum humanum superant, 3. Non defunt interim in comperin, que ad sublimiora hujulmodi erigant. Homo Dei Imago, intelledtum, voluntatem, & conscientiom exhibet, distinctos inter le, led in,& com anima effentialiper unitos; Ita Sol, radius, & Blender, idem funt & diverfaste unun, verun, & bonson, idem & diverfa effe quoad quofdam refectus, ftatuunt Merabyfici. Quanquam tutius hic fit fimpliciter credere quam nimis alum fapere,ne scrutator Majestatie opprimatur à gloria.

Ob. 6. De Tribus Personie zonali devotione venerandis cogitatio, diftrahit invocantie animum, cui potius ex illis fe opplicet, ut acceptior fit ipfins oratio. 2. Et ne dum Filian aut S. S. invocet, Patris gloriam obscuret. 3. Et cultum uni

Deo debitum, inter plures dividat.

Sol. Qui cognat et credit unitaten trium personarum, confiftere, in questa, estare, & deragion, h.e. coeffentialitate,coequalitate , et arctiffima (nt ita dicam) cornelufione , juxta illud credite Patrem in Me, & Me in Patre effe. Io. 14.11. Liberabitur per Dei gratiam à tali fulluatione. Cum persuasum habeat, eodem invocationis estu quo filium, Patrem etiam et S.S. invocari. Quò dirigit illud Nazian 10f.1.1.4.13. zeni à Calvino landatum, i plare to le reseu. ¿ mie mel 51;. Sinapunga, i pairo m Tela Propie, i de To la eraphopia. Non poffum anum cogitare, quin trium fulgore mox cremsfundar: nec tria pollum discernere, quin subito ad muon refe- calo ib. rar. proinde et nos eam personarum Trinitatem, ne Imaginari in animan inducamus, que cogitationem seortim distra-Stam detineat, et non ad illam unitatem mox reducat. 2. Quanquam fixifimum fit illud, quod Pater omne judicison dedit Filio, ut omnes honorent Filium prout honorant Patrem. Jo.5.22. 23. Salvatoris tamen methodus in praterip-

ta orandi formida Math. 6. et Luc. 11. et Apostolorum praxis, Act. 4. 14. et Ephes. 3. 14. ad Patrem nos pracipue dirigunt, ut per Filii mediationem, S. S. dustum et dona consequamur. 3. Sic ut ordini inter personas in Baptismo, et alias consignato, Doxologia et supplicationes nostrae convenienti-

us respondeant.

Ob.7. Patres ante Concilium Nicanum, hanc de Trinitate destrinam non agrioverunt, nec colligi potest ex Symbolic (ut appellatur) Apostolico, qu'in nec Symbolico psum Nicanum, personas aut carent modales sive formales distinctiones exhibeat. Tres tantum res designant, Patrem, Filium, et Spiritum Sanction, quod nos neur solum agnoscimus (inquiunt Racovienses) verum etiam constanter asserimus, ita ut ne Christianum etim esse posse, qui id ignores, aut non credat pronontiemus. Ergo Dogma de mibus personis in una Deitate, Athanasianum etat inventum, in Ecclesia ulterius non ferendum.

P. 37.

Sol. Quam unanimiter inter Panes, Ame-Nicani afferuerunt hanc (quam nos hodie anuplectimur) de S. Trinitate doctrinam; non tantum copiose oftenderunt, Bellarminus, Coccius, & pre Cateris Pazellus in integro hac de re volunine; sed profitetur ipse Socinus. Nos (inquit) ab istis paribus & Conciljus, qua extant dissemire non diffiremur. Neque enim arbitror ex Scripiis nostrorum hominum, Ostendetur unquam, cos afferere, aut existimare, Scripiores ante Concilium Nicanum (qui hodie extant) nostra sententia suisle.

2. Symbolum verò Apostolicion & Nicanum, Personas non nominant, quia de coessentialitate & coesqualitate filis, & S. S. cum Pane, non de distintisone personarum relativa, inter se, erat tune temporis controversa. 3: Qua Symbolum Athanasis Roma contextum, explicat tantum uberius non additicis commencis interpolat. vid. de S. Trinit. Lect. nostram 17.

souther good taken't a slit of a

. dr d means

China a managari managari sempa s

And orange of the second to gv EST.

### 南南南南南南南南南南南南南南南南南南

QV EST10 111.

# An Filius sit à Patre ab aterno genitus.

T quod quaritur distinctios hic intelligatur, observandum est. 1. Adversarios (quibuscum agimus) concedere patri aternitatem & personalitatem, Filio, personalitatem sed non aternitatem.
Spiritui verò Sancto aternitatem sed non personalitatem.
Consentium autem nobiscum. 2. Christum esse Patris
aterni filium, non adoptivum, ut sideles ex gratià, sed verò
& propriè genitum, non humano more, ex mortali semine,
sed per Spiritum Sanctum adumbrantem & supervemintem, in B. Virginis utero Conceptum. Sic ut lis sit tantum. 3. In hac quastione de ejustem Generatione aterna,
secilicet An Pater ab aterno sic illum genuccii, ut cum Patre Credatur esse Conternus; Affirmant hic Orthodoxi
Ouia.

1. Colligitur hoc ex U. T. Dominus dixit ad me filius meus Tu, Ego bodie genti te Pl. 2.7. hoc de Christo
interpretatur Apostolus Act. 4.25. de quo additur ad Hebreos. Jesius Christus Hodie & Heri Idem est, et in secula,
c. 13. 8. ut bodie in præsenti, & absq; termino in suuro; sic
Heri suit sine inicio. In Deo autem quia nil prateritum aut
suurum existimetur, Ergo nec temporis mensura, Ergo
Hodie, hic æterustatem denotat, juxta illud, Sapientia Jebova.
(qualis est filim 1. Cor. 1.30.) erat ante ullum tempus Prov.
8.22.. Cujus exorum, inde a principio, à diebus erat seculi.

Mich. 5. 2. Ergo ut in plenitudine temporis, Chriffus factus cft ex muliere filius bominis, Gal. 4. 4. Ita antequam Montes fierent, aut semporis aliquod principium, filius erat esternis, esterni

Patris ab eterno genitus Pí.90. 2,

2. Idem confirmatur ex locis, quibus Christus dicitur Filius Patris academus non academus, Primegenitus ontonis rei codita, non Primereatus inter res conditas, fic ut in creaturarum Classe numeretur; Col. 1. 15. 2. parapare unigenitus Jo.3.16. 3. The Proprim Rom. 8.32. Cum autem filius quadraplici serè sensu in Scripturis occurrit, vel ratione Creationis, sicut Adam dicitur Dei silius Luc. 3. 38. & Angeli, Job.38.7. vel 2. Adoptionis per gratiam, ut habentur prædestinati & sideles Gal. 4.5. Eph. 1. 5. vel 3. Generationis Physica, ut Jaac silius Abrahami Math. 1. 4. Hæc generatio silji inenarrabilis ante secula, sublimioris est sheeria, quam Caro & sanguis non revelat, Math. 16. sed Pater qui est in cælis, & unigenitus ille silius qui est in sinu patris, ille nobis expositit Jo. 1. 13.

3. Aftruitur hoc ulteriùs ex Patria Aternitate, Pater non potest esse sine filio, filiatio supponit generationem, posito igitur Patre aterno, necesse est ut concedatur aterni filii, aterna generatio, quam prædicat plalmista, ad facies solis sive ante solem filiabitur nomen ejus, Pl. 72. 17. & ut Mysterium in explicabile proponit Agus Ben Jake Quis Ascendat coolos, & descendat ? Quis colligat ventum pugillis suis? quis ligat aquis pallio suo? Quis stabiliat omnes sines terræ? Quod est Nomen ejus, & nomen Filji ipsius quod inessabile? Ergo ante secula habuit silium, quod concipi non potest absque aterna

Generatione.

4. Idem evincit Filii ante omnem Creaturam preexissenia. Nam qui omnia creavit, ante singula creaturas
præextiterit, sed per Filium omnia sunt Creata, omnia per
issum facta sunt, nemper per "D"D Appèr, (quod fatentur
adversarii significare silium) & sine iplo sation est nihil quod
sation est. Jo. 1. 3. per eum condita sunt omnia, qua in calis
sunt, & qua in terra, visibilia & invisibilia, Col. 1. 16. per
quem mundum condidit. Heb. 1. 2. Ergo silius erat ater-

nus,

10

nus, & per confequens, eterna fuit iplius generatio, unde dicitur Pater aternitatio respectu Creaturarum. Isaiz 9.6. quia largitur iplis aternitatem. & quomodo aternitatem largiri potest, quam in se non habet, vel formaliter, vel eminenter?

5. Quicquid Des patri priùs convenit qu'am creaturis, id perfectifima ratione, Des filis attribuitur, non Ergo cogitanda est hic generatio aliqua physica ex semine, sed Hyperphysica de qua dicatur illud, generationem illius quis enarrabit? Isaix 52. 8. & ex utero ante Luciferum genui te (ut pid. Muit in l. reddunt. 72. & latinus) non t'am perperam (ut non nulli putant) in qua, Gignens genito, nomen, Attributa, opera, & cultum impertit, ut sicut pater dicitur habere vitam in seisso sie filio per generationem issam aternam; contulit vitam etiam aternam in se ipso habere. Jo. 5. 26. ut generatio prius Des competeret qu'am hominibus, à quo dependet omni-

6. Filius dicitur effulgentia gloriz, & character persona a minaspa ipsius patris. Heb. 1. 2. sed filender sive effulgentia est coava + Kess aj cum re e qua emarat, ut sulger solis, cum sole; & sic in cate- yacard, rie ris. Ergo nil obstat quominus Filius ab eserno patre ema- urosadoss.

nans, lit eternus.

7. Aut generatio filli (de qua quaritur) Æterna fuit, aut temporaria, fi temporaria, tum in Conceptione B. Virginis, vel antea, non in Conceptione, quià non fic genitus fed Faltus, verbum Caro faltum Jo. 1. 14. faltum ex mulicre. Gal. 4. 4. ex Spiritu Santio superveniente. Luc. 1.35. non à patre tum primò gignente: Nec antea, in insterstitio intèr partum B. Virginis, & Abraham. Imò & Adam, quia antequàm Abraham erat. (& eadem ratione) antequàm Adam exstiterit ipse fuit. Jo. 8. 58. Ergo temporaria non potuit esse hac filii generatio, concluditur igitur quòd fit aterna.

Objectiones

# Objectiones Adversartium punctiores.

Ob. 1. I Ndignum est Deum generare Filium more animantium, que indigent successione, Ergo Deum ab aterno genuisse Filium, non tantum poeticum est figmentum (ut illud Minerva è Jovis cerebro) sed non serenda inter

Christianos Blasphemia.

Sol. Argumentum hoc à Mahumetanis mutuatum, distinctio dissipat inter generationem Physicam, & hanc hyperphysicam, que captum humanum infinities superat. Physicam habeat sibi Mahumed, cum suo gynicao, Et qui eò propendant Ostorodianis; dum nos mysterium hoc de Filio ante secula à Patre genito, Deo de Deo, Lumine de Lumine, Deo vero, de Deo vero, in Scripturis revelatum, & symbolis consignatum, constanter (ut oportet) credimus & veneramur.

Ob.2. Si Pater ab æterno Filium genuerit, aut existentem genuit, aut non existentem. Si genuerit existentem, filius extitit antequàm gigneretur, quod implicat. Si nondum existentem genuerit, Ergo Filius aliquando non fuit, sed esse capit, & valeret illud Arianorum, erat tempus quando Filius non erat, quod æternitatem ipsius prorsus intercidit.

Sol. Valet disjunctio, in generatione Physica sinitorum, quæ motus est à non esse, ad esse, sed nullatends est accommodanda generationi huic transcendentali non terminandæ; quæ est Asius æternus æterni Patris, à quo Filius emanat, & in quo immanet, sine omni præcisione coexistendo. unde Filius non suit ante generationem, nec cæpit esse per generationem, sed semper emanavit à Patre, actu eterno, & imerno, ad modum radii, (licet modo eminentiori inexplicabili) jugiter à sole emananis.

Ob.3. Quod perfectissimum est, unum tantum potest esse, & unicum

anicum. Ergo sibi æque perfession non potest generare, quia inde emergerent duo perfessissima, quod implicat, & illud sic genitum, vel astu suit in gignente, vel potentià, si astu, Ergo ruit antequam generaretur, si potentià, Ergo aliquando non suit astu, nec perfessissimum, quod est contra hypothesin.

Sol. Non generat perfectifimum, aliud à le essentialiter.
Sed alium à se personaliter, nam esse patris est esse filis, & esse S.
S. licet esse patrem, non est esse filium, aut esse Spiritum Sanction.
Unde unum semper manet perfectifsimum nampe Deus, quod tamen non est unicum juxta Hilarium, quia tribus suppositis est communicabile, non essentia diversis, sed relatione characteristica distinctis. Ubi filius genitus nec actu rectè dicatur, vel potentia suisse in patre gignente, sed a patre, & chim & in illo coexistens. Consule Aquinatem de causela & modestia (in hoc præsertim mysterio adhibenda, ne ex verbis in ordinate prolatis incurratur baresis, ut piè & prudemer monet Hieronymus. 1. Part. 4.35.

Ob. 4. Si Deus Pater generat filium, aut semper generat, a. 2. aut aliquando generare desinit, si desinat generare, tum quia vel persecit quod voluit, sic genitus existeret, sed ut essetius genitore posterior, vel suspendit actium generandi, unde centeatur mutabilis, è quibus neutrum est concedendum, vel semper generat, & sic filius semper esset in sieri, & nondum adhuc persectus, quod vecordins est Imaginari. Ergo admitti

non potest talis aterna generatio.

Sol. Generatio hæc per simplicem emanationem, ex productione rerum physicarum non est æstimanda, Ibi producto genito, cessar operatio, hic neque initium cogitandum est, vel terminus, quod imperfectionem non magis arguit, quam si quis lumen contenderet esse imperfection, quia semper ebullit è corpore lucido. Hoc exemplo Luminis utitur Scriptura ad hanc generationem elucidandam, ubi silius dicitur dimussarua H. E. splendor gloriæ patris. Heb. 1. 3. talia autèm dum simm. sunt, & dum sunt, siunt, unde Christus dicitur Hodie & heri, ipse & in sæcula Heb. 13. 8. & a, & a, principium. & sinis qui est, & qui erat, & qui venurus est Omnipotens Rev. 1. 8. 21.6. 22. 13.

K

- 10

03. 5.

Ob. 5. Effentia non generat nec generatur, neque Relatio, quod inter omnes convenit. Sed in Deo tantum funt effentia & Relatio. Ergo in Deo non est aliquid quod generat, aut generatur, & per conjequens filius à patre non est ab æterno genius.

Sol. In Deo non tantum effemia & Relatio, sed spectanda est persona, quæ ex his aunctis subsistis, hæc autem generat & generatur. Licèt seortim generationnec essenia aut relati-

oni attribuatur.

Ob. 6. Si Pater ab eterno genuerit filium, tum vel libere hoc fecit, vel necessario, si libere, filius non est Deus, quia contingemèr genitus, si necessario, Ergo pater agit involumario, contra illud quecuni, voluit fecit Ps. 115. 3. & quid necessi-

tatem Omniputenti imponeret?

Sol. Necessarium & voluntarium, utcunque in Deo conceptualitèr distinguantur, non realitèr tamen opponuntur, unde & necessario, & voluntario filium generare dicatur, tic seipsum imelligit & amat necessario, & voluntario. Juste agit necessario & voluntario Ps. 5. 6. Necessario ratione immutabilis natura, vo-

luntario, respectu inerrabilis Beneplaciti.

Ob. 7. Doctrina hæc de eterna filii generatione, non potest cum ejustem filii Deitate consistere. Nam Qui non potest facere quicquid potest Pater, dici non potest Deus Omnipotens. Atqui Filius non potest facere (hac ex parte) quicquid pater potest, quia non potest generare filium sibi inserios & conqualem. Ergo posità tali generatione non habeatur Deus.

Sol. Potentia Dei est vel. 1. essentialis, vel personalis. 2. Personalis rursus, vel communis, vel Propria. 3. personalis communis competit, vel tribus personis in genere. 3. unde illud Schole. Opera Trinitatis ad extra sunt indivisa, ut Creationis, conservationis &c. ab omnibus spersonis unitim præstita; vel dualius particulatim, ut potentia spirandi junctim Parti tantim & silio. 4. potentia propria est singularum personarum, ut generate. Partis amanare à patre & silio sive procedere per spirationem, Spiritus Sancii. Quibus

bus positis, non magis impugnat filii deitatem, quòd non potest generare silium tibi consubstantialem,& conternum quam Patru infirmatur deitus, quòd non potest ab also emanare, ut filius, vel procedere ut spiritus sancius, quia propria perfonarum, non imminuunt, communia essentia Attributa, sed supponunt.

### \*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*

QUEST. IV.

#### An Filius sut ejusdem cum Patre, Naturæ, potentiæ, & æternitatis.

Enendum est hic. 1. Controversiam esse de Filienon adoptivo ex gratia, vel in tempore virture S. S. in utero B. Virginis essormato, sed ame secula à Patre genito. Nec quaritur. 2. de Deo aliquo nuncupativo, aut secundario, qualem Christum esse agnoscunt Adversaris sed 3. de Deo summo & unissimo, qui Natura sit omnipotens, & eternus, qualem filium esse Credimus & asserimus, his pracipue nixi fundamentis.

1. Qui est ejuschem Natura cum Matre, quatenus filius hominis, ejuschem debet esse cum patre, prove est Dei viventis filius ex confessione Petri approbata. Math. 16. 16. Homo enim generat hominem, Leo Leonem, nec imbellem generat aquila Columbam. Sed profitentur Adversantes, Christum ex Matre verè & merè esse hominem, sequitur igitur, ex Patre

cundem verè & genuine effe Deum.

2. Quem adorat Apostolus (Salvatore approbante & benedicente) ut Deum suum, & Dominum, is verè & propriè Deus est eternus, & Omnipotens. Sed talem Thomas prositetur Christum esse. Jo. 20.28. qui de Deo alio non erat institutus, præter Deum Israelis summun. De quo cum Salvator affir-K. 2

masset. Ego & Pater unum sumus, Lapidare illum voluerunt Judei, quia (inquiunt) Tu Honochm sis, facis teipsum Deum. Jo. 10. 30. & 33. Ergo non pro Domino tantium divino, aut inhalterno (ut contra Weekson nugatur Socinus) sed pro Deo Ijraelis summo, (quem colebant Judei) Thomas Christum agnovit. Nec resutatione dignum est Nestorianum illud Francisci Davidis subtersugium, Thoma verba, Domine mi, & Deus mi] admirantis esse, & non assermis aut invocamis, ac si patrem tantium compellasset, ad miraculi insolentiam, o Domine & Deus summe quid est quod video, & palpo! quia evincit textus, & circumstantia, non ad alium, quam ad Christum colloquentem, directum susse sermonem.

3. Quì cùm effet in Forma Dei, non repinam arbitratus est, esse se aqualem Deo, in quo omnis pleniudo Deitatus inhabitat corporalitèr. Ille pro Deo summo, Omnipotente, & x-terno, est agnoscendus. Sed filius expresse afferitur esse talis. Phil. 2. 6. & Colos. 2. 9. ubi signanter ipsi attribuitur est expresse anno sed estes tantum Divinitatis, sed esse este pro Deitatis; Ergo non solum pro Domino divino, sed pro

Jummo Deo est habendus.

4. Christus proprie & absolute appellatur Deus, non tropice, aut Symbolice, nam qui quoàd Carnem erat ex Parribus & Deus dicitur Benedicius in secula, supra omnia Rom. 9. 5.
2. Idem Deus. 1. nominatur Manifestatus in Carne, 1. Tim. 3. 16. de quo expressius Johannes. Scimus filium Dei venisse, & dedisse nobis mentem, ut cognoscamus verum illum, & sumus in vero illo, id est in eius filio Jesu Christo, hic est verus ille De-

us et vita Aterna 1. Jo. 5. 20.

5. Quæ tributantur unico et vero Deo Israelia in U.T. in Novo, de Christo exponuntur. Ex. 11. addactis vulgo instantijs, tribus tantum insisto. 1. Loquutus est populus contra Deum et Mosen Num. 21.5. hoc de Christo exponit Apostolus. Neque Tentemus Christum sicut quidam eorum tentaverunt. 1. Cor. 10.9. 2. Quod ascribitar Jehova, Adorate enm Omnes Angeli. Ps. 97. 7. affirmatur de silio. Adorent cum omnes Angeli Dei. Heb. 1. 6. 3. Masestas illa Altissimi,

Jup

quæ tam magnifice describitur Isaie 6.1. nominatim Christo applicatur. Hæc dixit Isais quando vidit gloriam ejus, & loquitus est de eo, 10.12.41. cujusmodi adserantur

multa, quæ nullam admittunt Tergiversationem.

6. Totidem adferuntur enuntiata Apostolica que filio creationem rerum omnium ascribunt, & manifesto Deitatem ipfins aternam & omnitotentiam interunt. 1. Omnia per vertum facta funt, (quod diferte ibidem Deus dicitur) & abiq; eo fallum est nihil quod fallum est. Hoc erat in principio apud Deum. scilicet Patrem, ante tempora secularia creaturas commensurantia, Ergo eternun est, Ergo omnipotens, Eigo (cum unus fit tantum Deus) Idem cum Filio & S. S. unus Creator rerum omnium est prædicandum & fq. 2. Ad- Ja 1. 1. dit Paulus. Per cum condita funt omnia, que in calis funt, & que in terra visibilia & invisibilia, live Throni, live Dominia, five Imperia, five Potestates, omnia per eum, & in ipso condita funt. eftg; ipfe ante omnia, & omnia per ipfum confiftunt. Coll.1.16.17. unde 3. concludit Author ad Hebraos, per quem, (scilicet Filium) Heredem omnium, mundum c ondidit. c. 1.2. ad quem sequitur Apostrophe ex Pl. 102. & Tuin principio Domine terram fundafti, & opera manuum tuarum. funt cali v. 10.

7. Idem concludint Attributa Æternitatus, respectu temporis, 2. Omniprasentia, respectu loci, Adorationis, respectu Dominii, & Majestatus, qua nulli nisi Deossomo sine blasphemia adaptentur. Æternitatem evincit Servatoris oratio, Glovifica me tu Pater apud teipsum, ea glorià, quam habui apud te, priusquam mundus esset. 10.17.5. 2. Omniprasentiam, Nemo accendit in casum. nisi qui descendit è caslo, filius hominis, qui est in caso, lo.6.62. at quomodo potuit esse in caso, dum hoc loquebatur in terris, nisi esset Omniprasens simul & semel, tàm in casis, quam in terra. 3. Adoratur verò ut Deur à Stephano protomartyre ipsum invocante, Domine lesu recipe spiritum meum Act.7.59. quod pracipitur & Angelis. Adorent eum omnes Angeli Dei Heb. 1. 6. unde consecratum Deo Israelis Tempsi, sitam esse attemat Domum Math. 21.13. que Identita-

K 3

tem, Æternitatem, & Omnifotentiam iplius cum fanmo & Altifimo Deo, contra omnes Blasphemantium fropbas aintijurus demonstrant.

#### Objiciunt Sociniani.

Ot. 1. Q II I accepit so estatem ab alio, non potest esse summus Deus, quia Beatius est dare quam accipere, Act. 20.35. sed Filius hominis h. e. Christus Potestatem, Honorem, & Regnum, ab Antiquo dierum accipit Dan. 7.13. 14. & Agnus librum è dextra sedentis in Throno Apoc. 5.7. & prostetur Salvator, Data est missi omnis Potestas in coclo, & in terra, Math. 28. 18. Phil. 2.9. Ergo Filius non potest estate acceptance de la coche de la

le summus Deus.

Sol. Accepit Potestatem ut Filius à Patre, & qua Mediator, non qua Deus ejusdem cum Patre essentiz; unde dicit Apostolus-sciat omnis Domus Israel, quia & Dominion & Christiam fecit hunc Jesum Deus, Act. 2.36. non Deum, quia talis erat idem cum Patre ab zterno, unde Danielis illud & Apocalopte indicat tantim personarum distinctionem, & inter ipsas Ordinem, aut Mediationsh 'exercular, non naturarum diversitatem, quo respectu Pater & Filius idem sunt. 10. 30.

Ob. 2. Si Filius sit adrossos, tum non eandem cum Patre habet essentiam, proinde nec eternitatem, & detrahitur Patri prærogativa, quod sit Deitatis sons & principium, à quo catera omnia primitus emanant. sed assertur esse adrossos lass. L. 2. 2. 3. 36 à Calvino, Beza, Simlero, quos sequentur alii. Ergo non est

ejusdem cum Patre nature, potentie, ant eternitatie, sed diversum quali principium, quod Manicheismum redolet.

Sol. Afferit tantum Calvinus contra Antiminitarium Valentinum Gentilem, filium non habere essentiam produstam, sivè secundariam, à Patris essentia distinctam (prout somniabat Hareticus)

In Axiomat. de Trinit. Ax. 14 Epift. adPoHereticus) sed eandem cum patre ingenitam, quo respecture tre die diceretur Autotheos ut explicat Calvinum Bellarminus, De christo, qui probat illud Simleri ut Catholicum. Non negamus fili-l.a.e.19. um habere essentiam à Deo Patre, sed essentiam (qualem finxit Genillis) genitam negamus. 2. Non erat igitur cur Genebrardus, Lindanus & alii, Hæresin Musotheanorum hine exculperent, & Calvinistis impingerent. (ubi desideratur etiam Luberanorum candor) cum Epiphanius filium doridasse expresse dixerit. 3. Summatim. Filii concipiatur essentia, vel ut eadem sit quæ & sanis, velut eandem habet à patre communicatam, primo respectu dicatur Filius doridasse, secundo, Deus de Deo, Lumen de Lumine, ut Symbolum habet Nicenum.

Ob. 3. Nec Symbolum Apostolicum, vel Decalogus, vel Oratio Dominica, aliquid de Christi Deitate praccipiunt, aut insimuant, qua credendi, operandi, & colendi exactissimas complectuntur formas. Ergo hac doctrina de Homosusia, coaternitate, & coaqualitate Patris & Filis non videtur esse admit-

mittenda.

Sol. In Symbolo Afossolico verbum credo] tam Filio & Spiriui Santio quam Patri applicatum, ostendit trium perfonarum eandem esse Deitatem, in quas credendion. nec excluduntur Filius & S.S. quia Patri appropriatur creatio, cum essentialiter in Deo] conveniunt. 2. In Decalogo, eductio siraelitarum ex Ægypto, tam Filio, quam Patri, ut Domino Deo illorum ascribitur, & ibidem Jehovah Elohecha sacrofanctam includit Trinitatem & Deitatis Unitatem. 3. In Oratione Dominica, Pater moster, complectitur Filium etiam, & Spiritum Sanctum, qui jure Creationis & Redemptionis, cum prima persona Pater noster sunt, all'escalus verò, ad personam primam dirigitur invocatio, ut in Deitate sontem & oprincipium. A cui us ordinis primitate, ad aliarum personarum remotionem, non licet argumentari.

Ob.4. Quod alteri communicatur, à communicante non retinetur, Ergo si Pater Filio Deitatem communicat, ipse eam exujt, & per-consequens non ulteriès manet Deus, nec invo-

andus, quod cogitatu est Blasphemum.

Sol.

Sol. Communicatur aliquid vel 1. Privative, vel 2. Cumulative, privativa communicatio locum hic non habeat,
(quemadmodum in creatis, & finitis mutabilibus) cumulativa
igitur est hic veneranda, in qua Pater non abjolute, sed relate essentiam tali modo impertit, ut eamsemper retineat,
que in ceteris personis aliter atq; aliter substitut: dum Filius
à Patre, Spiritus Sansaus à Patre & Filio eternum emanant.

Ob.5. Filius profitetur se diem Judicii ignorare. Siquidem de Die (inquit) illa, vel bora nemo scit, neq; Angeli in coclo, neq; Filius, nisi Pater. Mar. 13,32. Ergo non est Omni-

feins, & per confequens, non Dens ut Pater.

Sol. Sic etiam profitetur. Nemo cognoscit quie sit Pater niti Filius Math. 11.27. Sic Apostolus, Nemo novit que sunt Dei, nis spiritus Dei 1.Cor.2.11. inde tamen non sequitur Patem seipsum, vel Filium que sunt Dei, vel Spiritum Santium, que sunt utriusq; ignorare. Nemo igitur seit id est nullus creaturarum, qualis tunc ab interrogantibus conspiciebatur & habebatur Christus. hoc tamen non obstat, quin ut Deus diem illum & horam noverit, sicut & Spiritus Santius, qui profunda Dei scrutatur 1.Cor.2.10. Solus igitur non excludit omnes simpliciter, sed illos in certo genere, quos non intersui scire, il proinde vigilarem, ne dormientibus et imparatis dies iste superveniret. Quò spectat & illud, non est vistram noscere tempora, vel momenta, quae Pater posuit in sua potestate. Act. 1.7.

Ob.6. Qui queritur Deum se dereliquisse, & 2. fatetur ipsius non esse ut disponeret, quis ad dextram aut sinistram esus se deret, & 3. Patri gratius agit quòd ipsium audiverit es parvulis revelat, quæ abscondit à sapiemibus, Patri nullo modo potest esse consenialis, aut potestate conqualis; nam cur illud alimote peteret, quod (quà Deus) æquè in se, ac Patri habuit aut derelictum se à Deo clamaret, cum ipse esset sommus Deus. At sissum sic exclamasse, sic agnovisse authoritatis suæ defectum, sic orasse, & gratias existe en tat, Math. 27.46. Mar-10.41. Jo.11.41. Math. 11.25. Ergo Filius pro sommo illo Deo non est agnoscendus.

Sel. Voces ifte omnes funt Santon Mediatoris officium obeuntis, non divine Natura, cujus refiellu tantum af-Seriour Patri elle coellentialis, & coequalis. 2. In non exoli-A cabili ifto agone, non separata fuit Deitas ab humana neura, nec eam fic reliquit, ut absorberetur, sed se subduxit, ut pateretur, fuftentavit interim, ut confiomacium est triumphanter pronuntiaret, quam Luttam & evention exprimit Apostolas Hebes, 7. 8. 3. Sic cuins Regnum non erat ex hoc mundo, noluit dienitates seculares (quas ambiebat mater pro filis) difponere, & suplex fit Deus homo filius, & gratias agit, Patri Deo hominum, et quia equon erat, et quia omnibus luis ut idem facerent, praberet exemplum.

Ob.7. - Qui pofiquam omnes hoftes pedibus fuis supposuerit, opus Mediatorium confummaverit, & Regnum Deo, & Patri tradiderit, manet tamen Des & Patri subjectus, Is necesse off ut Des & Pare non ratione tantum muneris mediatorii. Sed droine conditionis fit inferior. Sed ista omnia de Filio affirmantur. Poffquam subjetta fuerunt ei omnia, tunc et iple Filius subjicetur ei, qui subjecerit ipli omnia, ut Deus fit omnia in omnibus 1.Cor. 15.28. Ergo quoad naturam divinam

Patri non dicatur aqualis.

Sol. Filius post defunction mediatoris officium Patri maneat subjettus, ratione ordinis in sanda Trinitate, et respectu bumane nature, non divine. 2. Unde cum dicitur, qued Deus futurus fit in perpetuum omnia in omnibus, intelligatur Deus ille fommus, qui fit Pater, Filius, & Spiritus Sanctus , effentia

unifimus, perfenis nihilominus tribus diffintius.

QUEST.

#### 

QV ESTIO VIA.

#### An Spiritus Sandus á Patre & Filio ab æterno procedat?

Elebris adhue imanet hac controversia inter Graces & Latinos, inter quos tamen de Deitacis unitate, & Personarum Trinitate. 1. est consensus. Convenic.

2. Spiritum Sanstum à Patre procedere. Nec. 3. de Fome Deitacis aut Ordine, inter personas, lis intercedit aliqua, quin Pater obtinet Primitatem, succedit Filius, proceedit Spiritus Sanctus. Sie ut restat tantium scrupulus, an Spiritus sanctus. Sie ut restat tantium scrupulus, an Spiritus sanctus. Sie ut restat tantium scrupulus, an Spiritus sanctus. Athermant Reformati cum Romanensibus his fulci argumentis.

1. Qui procedit à Pare, procedit etiàm à Filio, quia ornia, que habet Pater, mos lon (profitetur Filim) & mes tus
fint Jo. 17. 10. exceptà relatione paremitatio. & filiatimie,
qua inter se distinguintur. Ergo ut pater est ginara, sic &
Filim, nec minus erit S. S. à Filio, quam à Pare, unde dicitur Filii firitur, Quoriam estis siti, milit Dem spiritum filii sui in corda vestra, Clamantem Abba. Gal. 4. 6. sicut &

firitur Dei,& firitur Christi appellatur Rom. 8.9.

2. Qui non minds à filio, qu'am à pare mittiner; non minds abhoc, quarir ab illo procedit, unde patet à Nullo mittitur, qu'ia
à nullo est, Filius quia est à patre jolo, à folo passe mittitur. Ita
si constet S. S. à Filio æque mitti, ac à patre, manifestum erit, quod æque à butrisq; procedat. Atqu'i illud astruunt.
Pater mittet vobis S. S. in Nomine meo Jo. 14.20. Ego mitton
vobis firitum illum veritatis à Patre. Jo. 15-26. Ergo ab utrisq;

trifq; zque eft,ut miffar in tempore, lie procedens ab zterno.

2. Si quicquid habet S. S. non minis habet afilia, quam à parre, tom non minds ab bor, quam ab ille procedit, ted me glorificabit (inquit Christus) quia de mes accipies; & renunciabit vobis, & ulterius addit, omnia que habet pater mea funt proptered dixi, illum de meo accepuram, & annuntiatuum vobis Jo.16.14.15. Ergo.

4. Spiritu non loquetur aliquid à seipio, sed quicquid audierit, loquetur. Jo. 16. 13. fed à quibus audierit? & quæ nam loquetur? Ille vos docebit omnia, & fuggeret vobis omnia, quz dixi vobis Jo. 14. 22. Ergo filii eft legatus zque

ac paris, & per confequens aqualiter exutrifq;

5. Qui in fufflavit S. S. fuis difrielle oftentit le habuiffe ab eterm, quod in tempore impertivit : Sed Christus per Insufflationeun percapit discipulis accipite Spiritum Sanction. Jo. 20. 22. Ergo hine colligitur firmio filli, & Spiritus Sancti

ab illo processio.

6. Mysteria fidei concipienda sunt sic diffesta fuisse ab eterno, quem admodum in tempore fuerunt exequationi mandata, fed in Scripturis occurrit duplex Poraclesse, Primus Mediationis, & (atisfactionis ad tollendum Mundi piccata, quo nomine venit Filius. Si quis peccaverit Paracletum habemus apud Patrem, Jeson Christian justion , & iple est propiniatio pro peccatis nostris. 1, Jo.2.1.2. Alter Manudultionie, feu Inflitationie. Non relinguam vos orthanes, sed rogabo patrem & alism vobis dabit Paracletum Jo. 14. 3. Ille vos ducer in omnem veritatem. Jo. 16. 13. Ergo ut filii misso à pane, supponit ipsius eternam emanationem, per generationem, Ita miffio firitus foncti, tam à filio, quam patre, illius ab utrifq; ponit zternam processionem.

7. Si Spiritus Santius non procederet à filis, tum ab iplo, personalitèr non distingueretur, quia personarion distinctio nascitur ex relations bue originie, relationes autem tales nulla hic observentur, nisi posità hac S. S. à patre et filio processione, nam filim etiam à patre dicitur procedere. Jo. 8. 42. nili igi- ? Cu Mest page tur S. Sei. ab utrog: son fiftueretur prateffe quoad erigi-

2.6. 26.

nem, eadem effet emanatis, Ergo eadem personalitat, Ergo maneret dualitas tantum personarum, non Trinitas in Deitatis unitate, quod Grzei non ferunt. Amputatis igitur cateris Scholafticorum tricis, perspicuum est magis illad Ri-De Chriffe 1. chardi à Bellarmino productum. Distinctio personarum nascitur ex numero producentium, quia una perfone producit, & non producitur, at Pater, alia producitur & producit, at Filiur, Terria non producit, sed producitur, ut Spiritur Santiur, qui inde orthodoxe afferitur procedere à Patre & Filis.

#### Objiciunt Graci.

Ob. 1. N Cn est audendon dicere aliquid de substantiali Divinitate, præter ea, que divinités nobis e sacris 1. Part. 4.36. eloquis funt expressa (ut ex Arispagita habet Aquinas) in quo consentiunt omnes Latini & Graci, sed nusquam legitur in Scripturis, Spiritum Sanctum procedere à Filio, fed à Paretantum, lo.15.26. lo.8.42. Ergo non incernon folum, fed temerarisan hoc dogma, de processione S. S. & Filio eft habendum.

> Sol. Aliquid habetur in Scripturis, vel axiomatice, quoad verba, fic non necesse est, ut omnia exhibeaneur fidei dogniata, vel diametice, quoad fenfam, fic futficit, ut quidam articuli necessario inde deducantur. 2. Affirmat quidem Seriptura S. Stam'à Patre procedere, sed non à Patre fole, excludendo Filison, ut cum de processa Filii loquitur, non aternam iplius generationem, fed processim leu exitum à Patre in Mundum respicit.

Ob. 2. Si pateat potitis ex Scripturis, Christian procedere à S. Sto, quam S. Stom à Filie, tum hoc potius afferendum eft quam illud. Sed conftat Filium à S. S. superveniente & adambrante, in utero virginis fuille conceptum. Luc. 1.35. & spiritum Domini super eum requievisse, jpsumg; non ad

menjuram impleyiffe. Ergo.

SoL

Sel. Ifta referenda funt ad Filli incarnationem temporalem, non ad generationem ante tempora fecularia. Incornatio an. temerat à totà Trinitate effective, in Filio terminative, in quem'ut hominem requievit firm, non ad menjum lo. 3.34.

Ob.3. Si Spettus fanctus à Patre folo non procederet, nhi etiam à Filis, Pater minus videretur przititife in Spiritus Santti processione, quam in generatione Filii, quia Filii generatio eft à solo Patre, cue non etiam eidem ratione non effet à

folo Patre Spiritus fancti proceffio?

Sol. Non cogitanda est hic aliqua in Patre omnipotenti impetentia, arquit potitis talis precessio ab utrifq;, utrifq; unitatem effentialem, prout diftinguit tertiam perlonam à secunda.

Ob.4. Si Spiritus lanctus procedet tam à Filio, quam à Patre, tum du effent concedenda in Trinitate principia, quod Manichaifmum redolet, nec à Gracie, aut Latinie admitti-

tur.

Sol. Nil prohibet quo minds dus firances ratione suppolitorum, una firatione pollunt tertium effundere, unde unum hic habetur principium à duabur personis una spirantibus, neq; hoc tantum favet Manicheismo, quantum Negatio processionis S. S. à filio aquè, ac à Parte Arianismon promovet zqualitatem Patris & Filii impugnantem.

Ob.s. Si Filias Spiraret meeffarie cum Parre ad Spiritus Santti productionem, cur non Spiritus fanttus eadem ratione concurreret cum Patre ad generationem Filii, com ejufdem fit cum Patre & Filio effentie, potentie, & virtuin , fed

boc inter omnes Theologes eft inauditum. Ergo.

Sel. Generare eft Paris tantum ad Filium terminatum, ideog; folummodò Patri competat. Spiratio verò activa ( ut loqui placult Scholie ) filie zque potest convenire : quod fi generaret S.S. Pater etiam ellet, & fic de effent Patres in Trinitate, & Perfonation distinctio. confunderetur, & tolleretur.

Ob.6. Additamentum Lainwan generalibus Conciliis, quibus

bim.1.7.c 8.

enibus ipfi fubscripfiffent, & fub anathemate erat interdichum, ne aliquid addereur vel derrabereur in rebus fidei pon 1. Sent d'11. eft oberudendum. unde Les 3. (ut habet Lemberdue) tran-Scriptum reliquit in tabule argentea, Symbolion Nicanum sine hac additione Filioj, pro amore (ut iple ait) & cantela fidei orthodoxe, quod in milla postea simanebatur. Ergo pro Hereticis ant schismaticis, Graci hodie a Latinis non funt babendi, quia antiquis potins fundamentis, quam recentioribus additamentis constanter adhærescunt.

Sel. Qui addit, quod deeft, non tollit, quod inerat, nec exflieme, eft textum vinare. videre cupit Apostolus Theffalonicenfes, ut que comm fidei deellent , fuppleret. 1. Theff. 3. 10. 2. Omiffum erat hoc in symbolis pracedentibus, quia nulla tunc temporis de S.S. processione Lis erat mota, additum 1. Part. 4.36, erat postea, ob insurgentes hereses, ut. agnoscunt Aquinas &

Bellarminus, ubi quod adjiciunt de Pontificis Romani authoat. 2. De Christo L ritate in corrigendis receptis conciliis: videtur error pernitio-2, 4,18,

cior, quam hic Grecorum. Quod confirmat.

Ob. 7. Spiritum (anchun procedere à Patre per Filium, (quod afferint tantim Graci) defendit Aquinas ex Hilario 1. part. q.36 ar. 3; cum fuis affeclis, Ergo non erat cur Bellerminus deplorandam Greemun per Turcas devastationem, huic illorum Herefi tam inclementer ascriberet. De Christo 1. 2.c. mlt.

Sol. Infirmiores in fide affamendes potius effe, quam exagitandes, findet Apoftolu Rom. 14.1. nec cum de re conftet, multiplicande funt Loumachie. Rectins ergo Magister, com non aliud (inquit) fit Spiritum fonction elle Patris, vel 1. Scat. 4. 11. Filii fpiritum, quam effe à Pare & Filio, etiam in hoc, in e-

andem nobifeum fidei sementiam convenire videntur, licet in DeTrib. Els. verbis diffentiant. & nofter Zanchitte, cum procedere apud

omnes Patres, nil alind fignificet, quam ex effentia divina emanare; qui fatentur candem effe Filii & Patrie effentiam agnoscunt eum, qui à Pare procedit, à Filis etiam procedere.

2. Illustrat hoc Aquins exemplo Adami, Eve, & Abelis. Abel fuit ab Adamo immediate, in quantum Adam fuit Pater c us

eius, & meliste quatenns Eva marer ipline erie etfin ab Adamo: unde & dici potnir effe ab Adamo per Evam, & ab Eus, & Adams aque procedere. 3. Utcunquattem non ex fufflanda fit ut Herefis, Graconan fententia', retmendes tamen eft, ut explication, & scriptura convenientios Latinorun Loquendi modus. vide obpater hoc de re inter Mergunium Gracum, & Jacobum Gretferum Jefuitam in Defent. Beller, Cont. 2.

## **企业企业企业企业企业企业企业**

QV ESTIO VI.

#### An Spiritus Sanctus sit Persona in vocandal In qua

Onvenit. 1. Spiritton Santtum , Patris & Filii in Scripenris dici firitum, nec Angelion, aut animon denotare fantion pallive, fed firitum active fantificomen, fic ut quemadmodum firitu quali firatui, ita firitte fantius ad 'cloyled', peculiari hoc occurrit nomine.
Convenit 2. Spiritum Sanctum Creaturam non-effe, ut li- De Religi 5. bentiffime fateurer (inquit Volkelias) Convenit. 3. eundem 6.14. diffingui à pare et filio , et cum ils nihilominas ( qui funt persone) aliquoties comunei, controvertitur igitur tantum. An finitus fanctus fic mal' elextes dietur, qui Creatura non fit, cum personie tamen Patris & filit fie diffinctim conjunctus; fit Persona invocanda? Affirmant Orthodoxi, quia

1. Qui Dem & Jehovah dicitur , nec tamen Pater eft ant filim , neceffe eft ut fit Tertia in Trimitate perfona. Sed talis eft pritus fanctur, qued conftat, quia curpus niftrum, qued est Templum Dei vibemir. 2. Cor. 6, 16. Templum effe. S. S. diferte pronontiatur. 1. Cor. 6. 19. & Ananis, firitui fando memiens. m Des mentitum elle arguine Act. 5. Jehovah

Jehovah, qui eduxit Israelitat ex Ægypto, Isrie 63.10. & 14. fub Spiritus Sancti venit nomine Act. 7.51. Heb. 3.7.9. Ergo Dem est, & cum nec Filim sit, nec Pater, sequitur, quod aliquid sit ab illis distinctium, quod personam esse, & non Israeliquid sit ab illis distinctium, quod personam esse, & non Israeliquid sit ab illis distinctium, quod personam esse, & non Israeliquid sit ab illis distinctium, quod personam esse, and situation situation situation.

ul, aliquam, five virtuem attributam fic probatur.

2. Personarum, non attributorum est aut virtutum, visibiles species assumere, & in, & cum, vel sub, vel per, hujusmodi apparere. Sed constat, Spiritum sanctum in Salvatoria Baptismo sub corporea columba pecie apparuisse, Math. 3.16. Lm. 3:22. & visa sunt dispertita lingua instar ignia insidentis super Apostolos ad Spiritus Sancti descensum Act. 2.3. unde ad oculum concluditur illum esse personam.

3. Separare aliquos, & expresso mandato ad ministerium ab ipso designatum eminere, ordinare, & constituere in Ecclesia Episcopos in var diserte, sive expresse futura revelare, Actiones sunt que nulli, nisi persone competant, sed iste & hujusmodi plures Spiritui sancto ascribuntur Act. 13. 2. & 20.28. & 1. Tim. 4. 1. que attributo nulli divino, utpote

Iuffitie, aut mifericordie alias adaptentur. Ergo.

4. Qui aquali potestate, authoritate, & virtute in obsignandis Fidelibus, & conferendis Ecelesia bonis, concurrit cum Patre & Filio, (qui indubitato sunt persona distincta) diffincta est ab illis, & cum illis ejuschem conditionis persona, sed manifestissimus est talis Spiritus Sancti cum Patre & Filio concursus in Baptismi formula prascripta, Math. 28.19. Benedictione Apostolica 2. Cor. 13.13. & Testissicationis de Salvatoris mediatorio adventu 1.10.5.7. ubi quod prasigitur ver. 6. & spiritus est, qui testissicatus spiritum verinatem este, spiritus in testimonii istius intignis manifestatione primum locum designat: Parem.

5. Personalitatem Spiritus santii distinctam non convincant solim illud Petri, à Spiritu sancto actos Prophetus, qui loquiti sunt in V.T. 2. Ep. 1.22. quem album paracletum appellat Salvator, eo sine missum, ut testissicaretur de ipso & institueret Ecclesiam in T.N. Io. 14. 16. 26. & 15. 26. sed & smaxie ipsius contextus, in quo susses Masculinum, rò

miles

รางบัน perperàm referret, Jo. 15. 26. quemadmodum & legitur Ephel, 1.13.14. รถัง รางบันสโร 1. "อะ non "อ "เราิง ตัวอุลัยตร,

nili persone subintellecte ratio haberetur.

6. Cui bonor & cultus Adorationis divinus est exhibendus, persona est invocanda, quia Dominum Deum tuum adorabis, & illi soli servies, Math. 4. sed talem cultum ex Baptismo tenentur omnes Christiani, una cum Patre & Filio, Spiritui sancito reddere Math. 28. 19. exhibuerunt Prophete & Docitores Antiocheni Act. 13. 3. eundem ut poproposelus advocat Apostolus Rom. 9. 1. Eph. 4.30. & ab eodem invocato cum Patre & Flio, Benedictionem impertit 2. Cor. 13. 13. cujus contristatio sub summo salutis discrimine est declinanda Math. 12. & in quem Blasshemia nec in hoc seculo, nec suturo est expianda, lsta junctim vel devisim Personam invocandam sistunt quasi ob oculos. Ergo pro tali est habendus.

7. Postremò ex negata S.S. adoranda personalitate, admittendum est. 1. Aliquam dari virturem energeticam, que nec Creator sit, nec Creatora. 2. Excogitanda est nova Baptismi formula, que receptam istam à Salvatore corrigat. Nempe Baptizo te in Nomine Partu, & Filii, & virtusia Divina. quo modo initiatum fuisse quendam Paleologum, narrat Cotenus. 3. Seponenda est illa Apostolica & Canonica Benedictionis formula, que hactenus in demissione populi obtinuit. Gratia Domini nostri Iesu Christi, & Charitas Dei, & communicatio S. S.&c. nec audiatur in posterum. Gloria Paris, & Filio, & Spiritui santo, in Piorum conventibus, que, quas Paganismo & Turcismo cataractas aperiunt, Christiani facile suboleant,

& doleant.

### Objiciunt Pneumatomachi.

Ot. 1. N On innotuit Spiritus fancti personalitas V. T. Eclesia, & nondum erat S. S. in N. T. priufquam Jesus erat glerissicatus Io. 7. 39. unde Discipuli non nulli

nulli Neophyti de firitu santio interrogati, Imo sitne (respondent) firitus santius, ne audivimus quidem. Act. 19. 2. Ergo de ipisus Personalitate & Invocatione fides multo est incertior.

Burgenf. in Scrutin. Buxeorf. in Schechinab.

Sol. Constat ex Bereschit Rabba, & Rabbinis aliis, spiritum qui ferebatur super aquas Gen. 1. Schechinah ipsorum, h.e. Ruach hakodash denotare. 2. Nec loquitur textus Jo. 7. de S. S. existemia, sed de effusa manifestatione postea præstanda.

3. Nec dubitarunt Discipuli initiati, An esset spiritus jancius,

sed de Donis conferendis non erant instructi.

Ob.2. Tribuuntur firinii santio, quæ persone non possunt convenire. 1. Quod collatum sit ab hominibus, per manuum Impositionem, Act. 8.17. 2. Quod serueur omnia, unde videtur non esse omniscius 1. Cor. 2.12. 3. Quod interpellat gemitibus incnarrabilibus Rom. 8. 26. Ergo Persona non est.

Sol. Metonomià scripturis usitatà, causa pro essellis ponitur, ut S.S. pro Donis 2. Qui scrimari dicitur, non quarendo, quod ignorat, sed senerando & aperiendo, quæ cognitu sunt hominibus salutaria. 3. Nec ingemiscit alio sensu, nisi quatenus nos excitat ad supplicandion, e suspiria dictat, quibus impetremus, adjuyando infirmitates, ne sub ærumnis satiscanus.

Ob. 3. Persona Trinitatio nemini potest esse subjetia.

2. Nec illi potest quispiam resistere. 3. Multo minis à resistentibus, tristitia potest affici, aux repelli, At spiritus Prophetarium prophetis subjetium 1. Cor. 14.32. 2. A cervicosis & corde incircumcisis & auribus, oppugnatur, & repellitur Act. 17.51 Tristitia afficitur Ephel. 4.30. Ergo non est persona invocanda.

Sol. Subjiciuntur 1. non Spiritus faultur, sed spiritus santiorum prophetantium, fratrum examini. 2. Nec relistitur S. S. immediate operanii, sed mediate agenti per operarios. 3. Nec contristatur propriè, sed or 3,0 mardon tantum ipsius distration properties de la contributation per se de la contributation per la contributation properties de la contributation per la contr

alienatio à perversis & ingratis exprimitur.

Ob. 4. Nulla S. Trimiatis persona concipiatur esse sepenplex, plex, quia non tantum detraheret Deltatis simplicitati, sed personantur subtatet numerum; Atqui Spiritus santus proponitur subtati forma septemplici, ubi exoptatur gratia septem Ecclefiis Asiaticis, à septem spiritibus, Apocalyp. 1.4. nec po-Beza. test (ut quidam volunt) intelligi de septem Angelis assisten-Ribera. tibus, juxta illud Tob. 12.15. quia Bona Theologia (ut restè habet quidam Jesuita) non sert, ut grania, & pax Evangelica ab Angelis postuletur. Ergo intelligendum est de Spiritus sui santia, qui ideireò non potest esse simplex persona.

Sol. Sepuplex dicitur S.S. non respectu personalitatio, quz simplex est habenda, sed Donorum, quz sunt muniplicia, in sepunarii numeri persedione juxta superse Apostoli hic significata, quò concinniùs quadrent septem illis, ad quas scribit

Ecclefin.

Ob. 5. Si Spiritus santius esset distincta à Patre, & Filio persona, tum in maximis Religionis momentis illis semper
associaretur, sed hoc non sit. Qui vicerit amicietur vestimentis albis, neq; unquàm delebo nomen ejus ex libro vita, sed
agnoscam nomen ejus in conspectu Patris mei, & in conspectu Angelorum ejus Apoc. 3.5. sic in Doxologia omnium creaturarum, sedentis in Throno, & Agni, nulla spiritus santti insinuatur mentio Apoc. 5.13. Ita Passa obtestatur Timosbeum etiam atq; etiam in conspectu Dei (scilicet) Patris, & Domini
Jesu Christi, sed Spiritus santti loco, electi substituuntur Angeli 1. Tim. 5.21. Ergo Spiritus santus videtur virtus tantum altissimi, ut appellatur Luc. 1. 35. & non persona.

Sol. Non opus est ut omnia ubivis in Scripturis ingerantur: sufficit si ex aliis locis constet S. S. personalitas, neq; in bis aut aliis negetur. Sic Baptizati sunt nonnulli in nomen Domini Jesu Act. 10.48. & 19.5. omisso Patre; ergone Pater non est persona? Argumentandum potivis, quia cum Patre & Filio recensetur S.S. in Baptismo, & aliàs, Ergo est persona, quàm hic quia omittius, Ergo Persona non est. 2. Ubi Pater nominatur, & Filius, spiritus ab utroq; emanans non omitti credatur, sed subintelligi. 3. Nec obstat magis spiritus sonti personalitati, quod appellatur virtus Altissimi, quam

M :

Christo in co quod dicitur Dei farientia, est fiquidem ut virtus Dei, fic virtus Dem, à quo virtutem spiritus fancti Apostoli

recipiunt Act. 1.8.

Ob.6. Ut fe habet firitus hominis ad bominem, fic firitus se habet Dei ad Deum. Quis enim bominum novic ea, que funt bominie, nili firitue hominis, qui est in en, ita etiam our funt Dei nemo novitanifi fritus Dei 1. Cor.2.11. Sed fpiritus hominis, five Animam denotet, five conscientiam, perfone habeatur tantum pass, vel facultas , non Perfona. Ergo Dei friem non concipiendus eft,ut friem Dem, tive perfona, sed ut virtus quædam divina à persona profinens.

Sol. Non existentie, sed cognitionis inter spiritum Dei & bominis ab Arofolo fit collatio; fic ut nullus noverit intima hominis cogitata, præter mentem sibiipsi consciam, Ita Dei profunda nullus penetret, nisi fpiritus iple Dei, qui com fit infinite effentie, recte credatur elle persona, ut in Scripturis le revelavitationt in terminata hominis subfiftentia spiritus pars lit.

vel facultas.

Ob.7. Invocationis Spicitus sunchi nonextat aliquod precertion aut exemplion in facris Literis, ut ex Hilario oftendit Erasmus, & agnoscit Cassander, pios quosdam in Doctrina S. Trinitatie orthodoxos, ad Invocationem S.S. hæsitasse, Quin & Dydimus Alexandrinus, qui S. S. Deitatem & Persona-4 Hyeronymo litatem inter prifes tam fludiose aftruit, de Invocatione ejuslatinitate do- dem ne gri quidam adjecit. Ergo ista in Liturgicie, 1. Veni Creator, 2. Gloria Patri, & Filio, & S.S. 3. & Spiritus fantle, Deus à Patre & Filio procedens, miserere nobis --- nullo certo nituntur fundamento.

> Sol: Ex stabilita Spiritus Sancti Deitate & personalitate neceffario fequitur ejusdem Invocatio, nili quis Deun invocandum negaret, unde superfluon videbatur Antiquis, & aliis, hoc studiolius confirmare, quod pro concesso effet fit-

mendum.

In notis ad Hymnum de S. S. In lib. de S.S. mate.

In prafat.

QUEST.

### ড়৸ড়৸ড়৸ড়৸ড়৸ড়৸ড়৽৻ড়৸ড়৸ড়৸ড়৸ড়৸ড়৸ড়৸

QV ESTIO VII.

#### An Dogma de tribus distinctis personis in una Dei essentia sit Fundamentale, & ad salutem necessarium?

UM constet ex superioribus Doctrinam de Deo Triuro, sic esse sixam in Seripturis & munitam, ut nullis sophistarum labefactetur machinis: recipiume se tandem adversarii ad hoc diverticulum, omitti illam posse abse; aliquo salutis dispendio, quia rixas porius excitat, quam sidem promovet. unde meritò examen subit, An Dogma de tribus Personis in una Dei essenia sit sundamentale, es ad salutem necessarium? Affirmant Catholici, quia.

1. Illud, docet quod quid sit à nobis adorandan, & cujus cultui in Baptismo consecramur, fundamentale necesse est, ut sit, & ad salutem necessariur. Sed tale est Dogma, de q 10 agitur, Dominum Deum tuum admabit, & illi soli servies Math. 4. 10. & quis ille? niti ideen, in cu us nomine Eaptizamur, qui est Pater, Filius, & Spiritus Sancius, absq: aliquo personalitatis, aternitatis, aut aqualitatis discrimine, quo silius non aternus, vel Spiritus sanctus non persona haberetur.

2. Ad salutem imprimis conducit, ut distincte cognoscamus Deum, à quo omnia Beneficia salutisera nobis obveniunt. Sed Gratia Domini nostri Iesu Christi, & Charitus Dei (scilicet Patris) & communicatio Spiritus Sancti, juxta Benedictionem Apostolicam distinctim, & conjunctim ista nobis suppeditant 2. Cor. 13-13. Ergo hac Doctrina de Trinitate

m 3

in Unitate inter pracipuos Fidei Articulos est habendus.

2. Credere tenentur Filii Dei necessario, Deum emissife Biritum filii fui in corda ipforum, clamantem Abba Pater, Gal. 4.6. qui paracletus est alim, à filio; spiritus adoptionis, qui teftatur una cum friritu noftro nos effe Dei filios Rom. 8. 15. 16. Atqui percipi non potest hæc doctrina (almaris, absq; diffincta personarum in una Deitate cognitione. Ergo cognitio ifta eft quali Bafis iftius fidei, fine qua impossibile eft Des placere. Heb. 11. 6.

4. Fides est ex auditu, auditus per verbum Dei, verbum Dei recipiendum eft à legitime missis Rom. 10. 15. 17. Tales funt dati à Christo ascendente, Apostoli, Propheta, Et angelifte, Paftores, Doctores, Ephel. 4. 11. conftituti a frititu fancto Episcopi ad pascendam Dei Ecclesiam. Act. 20.28. extra quam non eft falus. Act. 2. 4. Inftructi Donis, ministeriis de operationibus ad propagandum Evangelium, 1. Cor. 12. 4. Sed ifta non poffunt intelligi (que ad salutem maxime funt neces-(aria) abiq; previa de Deo Triuno doctrina; Ergo dectrina

ifta ad ialutem maxime eft necessaria.

5. Si fatisfactio infinitæ Dei justitie, legis impletio, Novi cordis per sanctificationem Creatic præstari non potuerunt à Creaturis, tum neceffe eft, ut Filius & S. S. plus effent quam Creature, Ergo Deus. at ille est unicus, & hi distinguuntur non distinctione effentiali, aut accidemali, Ergo relativa, & perfonali (sic nal' stoylw è scripturis deductà, ) Ergo distincta Persone in una Deitatis effentia funt predicande, aliter interciderent juftificatio & fanctificatio, cum articulis annexis, & concomitamibus, quæ Christianismi fulcra sunt præcipua, unde doctrina, que ifta suffentat, est ad salutem absolute neceslaria.

6. Dogma, quod à Indeis, Turcis, & Philosophis infidelibus, pracipue discriminat Christianos, omitti non potek fine fidei & Salmis naufragio; at Judei cum Philosophis fanioribus Deum unum agnoscunt summum, Turca etiam Christion ut Prophetam præstantislimum admittunt. Ergo seposita præcedente de Trinitate Dectrina, relinqueretur vix ullum in-

ter iftos & Christianos discrimen.

7. Supercertandum est, sive decertandum omni solicitudim pro ea sidei dectrina, quæ sanctis semel erat madita. Judæ v. 3. sed talis est hæc de Personarum Trinitate in Deitatis unitate, ut, constat ex 1. Symbolis, 2. Conciliis, 3. Patribus, 4. Doctoribus, 5. Rescriptis Imperialibus, 6. Consessionibus Diversarum de Ecclesiarum Harmonicis, & 7. Proscriptionibus Hæreticorum bistoricis; Quorum testimoniis (omni exceptione majoribus) plus tribuendum est, de side semel sanctis tradità, quam rism. meteoris quibusdam inaquosis, quovis vento circumactis. Ergo inconcussum manet hoc sundamentum ad salutem necessarium, ut veneremut unum Deum in Trinitate, & Trinitate in Unitate. neq; consundentes personas, neq; substantiam separantes, quemadmodum habet Symbolum Athanasianum ab omnibus Catholicis receptum.

#### Objiciunt Antitrinitarii.

Ob.1. E Adem Gratia & fide salutem consequenti sunt Judeos tantum unius Dei summi, & nulla Personarum distinctarum, & coequalium occurrit mentio, Ergo Articulus hic de

Trinitate in unitate, non est ad falutem necessarius.

Sol Non latuit Judzos de Trinitate fides, utcunq; sub E-vangelio multò sit explication. 2. Unde tres Middosh & Panaim agnoscuntur inter Rabbinos ipsorum & Talmudicos, purz. Scrus. quz personas dissinctas ingerunt, & interdiction extat de pri-p. 1.c. 5. mis Geneseos, & Ezechielis capitibus non vulgò legendis, ne Mysteria Trinitatis, & Incarnationis in his recondita, indignis ad contemptum profituerentur. 2. Nec doctioribus inter illos seminis promissi adventus, & S. S. esfusio potuit esse ignotum, cum on nes Prophete seriatim ista ingerebant, Luc. 24. 25. Act. 2. 24. & garrire potuit samaritana de Messa, qui annuntiaret omnia Jo. 4. 26.

Ob.2. Fundamentalia, & ad salutem necessaria perspicuè traduntur

traduntur in Scripturis, præsertim in Evangelio, sub quo tam directa erit semita, & via complanata, ut stulti non errem in ea Isaiæ 35.8. sed nullum in V. vel N. T. de spiritus sansti personalitate apparet vestigium, & Baptizantus plurimi ab Apostolis in nomine tantum Jesu Christi Act. 10.48. & 19.5. nec requitur ab Eunucho Æthiopico, aut Carceris custode Baptizandis Act. 8.30. & 16.31. nisi ut in Jesum Christum crederent (nulla habita de Trinitate aut aliarum personatum mentione.) Ergo Dogma hoc non tantæ videtur esse

necessitatis,ut prætenditur.

Sol. Deus fecit hominem rectum, sed ipse se insinitis miscuerit questionibus Eccles. 7. 30. Theticos: habet Scriptura, tàm lac Infantibus, quàm adultis' solidiorem cibum. 2. Personalitus Spiritus sancti satis constat ex attionibus, que persona tantum competant, & Baptismi forma, in qua sub eodem recensetur nomine, & authoritate cum Patre & Filio, qui indubitato sunt persona. 3. Nec turbat, quod in Apostolorum praxi, nominis solius Christi in Baptizatione occurrit mentio. Illud enim sic intelligendum est, ac si diceretur, illos vel in side Domini Jesu, vel authoritate ipsius, vel Baptismo à Christo instituto, vel in nomine Domini Jesu, sed non solius verum adjun to Patre & Spiritu sancto, sic tin tos esse & receptos. unde Fulgenius Baptizate in nomine Domini Jesu, est in Nomini Patris & Filii, & S. S. Baptizate. vid. Bellarm. de Baptismo 1.1. c. 3.

Ob.3. Dux Processiones, Tres subfistentia, quatuor Relationes, quinque Notiones, Metaphysica sunt potius commenta, quam Theologia fundamenta, & captum vulgarem fugiunt, que vix credunt Docentes, & discentes non intelligunt, sed talia obtruduntur in S. Trinitatu Doctrina. Ergo non po-

test esse fundamentalis.

Sol. Distinguendum est inter Fundamenta Dostrina, & ejuschem munimenta. Ista innituntur tanti m Scriptu in, illa assumutur contra impugnantium insultus. cujuimodi simt ista Schola Notionalia, unde Aquinas Hareticorum (inquit) instantia coegit antiquos sidei Dostores de his, qua sunt sidei disputare

Queft. dif. q. 10 a.z. Gr part. 1. q 1. ar.7. disputare. Non autem satis est Dostori, ut resta docear, sed requiritur etiam, ut possit contradicentes convincere, & orra obturere Tit. 1.9.11. & ostendere, quæ contra profesunt argumenta, esse solubilia. dum simpliciter credere satis sit cuilibet Christiano, non de quibus Dosti litigant, sed quæ scripturæ delineant.

Ob.4. Quod nititur tantum Traditione non scripta, non potest esse dogma ad salutem necessarium, atqui Hosius, Bellarminus, Weekus, alii, fatentur hanc de Trinitate Do-

etrinam Traditione non scripta niti, Ergo.

Sol. Traditio Ecclesiæ fundamentum cujusvis Doctrinæ ad salutem necessaræ non ponit, sed ex Scripturis supponit, se exponit, unde ex Traditione, Doctrina non evadit confirmation, sed explication. quo sensu intelligendi sunt illi, qui continuatam Antiquorum explicationem, contra loquentes perversa se torquentes per s

tunè & importunè adducunt.

Ob.5: Doctrina, de qua non possunt primipili ipsius Patroni inter se convenire, Discipulis non est obtrudenda, ut ad salutem necessaria, sed talis est hac de Trinitate, prout vulgò asserius, circa quam Porretanus celebris Episcopus cogitur ad Palinodiam. Joschim Abbas propheticus, damnatur ut insanus. Ipse Lombardus magister in omnibus non tenetur. Thomisse & Schotiste non satis concinunt, quin & inter Reformatos, Lutherani & Calvinista se invicem non-nunquam lancinant: nec, An persona realiter aut modaliter distinguantur, Calvinista idem statuunt, quomodo igitur hoc Docma ut fundamentale admittatur?

Sol. Doctorum dissensus non præjudicat Doctrinæ veritati, Nec tàm de re sunt hic litigia, quam de concipiendi ratione, ant explicandi modo aut methodo defendendi, contra effrontes & profanos oppugnantium sophistarum insultus, ut emunctioris judicii eiglasmines facile deprehendant.

10b. 6. Cultus Deo acceptus debet elle Anyan narona, rationalis, seu rationabile absequison. Rom. 12.1. sed cultus de Trinitate personarum in unitate elsentia, sie rationem ex-

N

extelit, ut rationi videtur prorlus adversari. Ergo Des non potest esse acceptus, & per consequens salui non esse neces-

farius.

Sol. Rationem non tollit fed extollit fides, cum non fit contra fed fora rationem. nihilominus dictat ipfa ratio, in iis que ratio non potest assegui, sequendum non rationis Sed Fidei Lamen. quod raticcinationes evertit, omnemo; sublimitatem, que fele extollit adversus cognitionem Dei , & in captivitatem redigit omnem cogitationem ad obediendum Christo. 2. Cor. 10.5. 2. Cultus autem ab Apostolo requiritur rationalis, non qui fluit à rationis scaturigine, sed qui firitualis fit. 1. Pet. 2.5. nec perficitur externis Brutorum immolationibusfed dum nofmetiplos Deo confecramus. juxta illud Augustini, Noli extrinsecus pecus Quod mattes inquirere, habes in te quod vecidas. Sacrificium Des spiritus contribulatus, cor contritum. (Hoc enim eft (quod fequitur) non conformari seculo, sed reformari in novitate sensus nostri; ut Deo rependamus totum, qui totim (quod habemus) ab isto gratis accipinius.

Ob.7. Christianis illud non potest esse Dogma fundamentale, quod à Sybillis, Pythagoricis, aut Platonicis Ideis duxit originem, & à Symbolis Aprocryptis confirmatur, & à Conciliis, & Destoribus acritèr se invicem impetentibus, præcipuè confarcinatur. Sed tale est hoc (maxima ex parte) de Trinitate, utfuse ostendunt ii qui illud oppugnant. Ergo pro orthodoxo, & adrialutem necessario nullatenus est recipien-

dion.

Sol. Rapsodici ista Sybilini, cum Pythagoricia, & Platonia in fragmentis, quam parum ponderant in sanctuarii trutina, abunde est manifestatum ab Opsopeo, Casaubono & aliis. videnturilla (qua suggerunt) à Judeia suisse mutuata, vel ex auditu, vel ex textus V. T. aliquali inspectione. 2. Symbolium vero Apostolicum, Nicenum, & Atbanasianum, utcunq; de ipsorum initiia & authoribus non satis constat, & quadam observemum in illis addita, & aliter disposita, (prout in varias temporum vicissitudines inciderunt) sensum ta-

In Pf. 50.

men

De Cognitione Dei.

99

men eundem orthodoxum semper retingerunt, sicut patet ex nupera illorum collatione, & editione Dolliffimi Annach 3. Et in Conciliis & Doctorum collifionibus, lemper tanden riumphavit fides de Trinitate catholica. Si igient Evangelium hoc hodie maneae quibuldam operum , in ils qui perenut ell operium, in quibus Dem bujur feculi excecavit memes, nempe in infidelibus, ne irradiet cos illuftratio Evangelii glarie Chriftiqui eft Imere Del. 2. Cor. 4-4. qui ut ofce toquitar Poeta

Ardia don querent anittunt vera pias. Lucret.

Deus Triumus, Pater, Filius, & Spiritus Saudius, aperiat pro fumma fua mifericordia iplorum oculos, ut veritatem afpiciant & amplectantur. Cui fit omnis Laus & Gloria in fecula seculorum. AMEN.

CAP. III.

and the little belong the above to the of the state of the state of the state of



# DE PECCATO



5. 12.

IDIT Deus omnia que fecerat, & ecce erant valde Bona, Gen. 1. 31. fed augma, que est areula, 1. lo. 3. 4. Citò intravit in mundum, immundum, illum penitus reddidit. Rom.

#### Unde Thefis ..

P Eccatum erat introductum per Lapsum voluntarium Angelorum. 2. Continuatum per Adamum, qui 3. Iustinia originali in primava integritate naturaliter instructus, cam per inobediemiam amilit, & Peccatum Originale in omnes posteros transmist. Ita 4. male utens Libero arbitris & se perdidit & Liberum arbitrium. Hinc 5. Concupiscentia etiam in Renatus manet Peccatum. Cuius 6. vel guna minima sua natura non est venialis, sed Lathisera, & desolo Deo remittenda. 7. Ubi Peccatum interim in Spiritum Sanctum ponit abicem.

obicem. ut neque in hot feculo, neque futuro veniam confequatur. Hine and State of the state of

#### Hinc emergunt discutienda.

- 1. Damones ante Hominis creationem, propter superbiam, è Calo erant deturbati?
- 2. Justitia Originalis ame lapfum Adamo fuit natustralist and and days
- 3. Detur Originale peccaium ab Adamo in omnes ipfius posteros propagation?
- 4. Liberum arbitrium ad bomon falutare, per lapfum erat prorsus sublatum?
- 5. Concupiscentia in renatis maneat peccatum?
- 6. Omne peccatum (vá naturá fit mortalo?
- 7. Peccation in Spiritum Santhun nunquam veniam consequatur ?



QUEST



### **全全全位全位企业企业企业企业企业企业企业企业企业企业企业**

QVESTIO 1.

#### An Dæmones ante Hominis Creationem, propter superbiam, è cœlo erant deturbati? Aff.

#### 201A, .

Ngeliqui non servarunt suam Originem, sed reliquerunt suum domicilium, judicio magni illius diei vinculis eternis sub caligine reservantur. Judæ 6. Sed non servasse originem est peccasse. 2. Pet. 1. 4. & deseruisse Domicilium illis constitutum, Rebellionem in constituentem ex superbia intumescentem arguit. Ergo superbia erat in causa, cur à colo in Tartarum sunt detrusi.

Vid. Villofilli abverten, Tom. 9. p. 196,

2. Concludi potest ex Domicilio relicio, Angelos ante mundian conditum (ut contendunt quidam) qui suppeditavit ipsis domicilium, non suisse creator, unde suo de pula, tavis principatum suum (sicut reddit vulgaris) intelligantur suprebe nimis habuisse, & panas subisse, in interstitio isto à mundo creato, & lapsam hominis, quod confirmat Salvator. Diabolus à principio in veritate non perstitit Jo. 8. 44. quoniam peccavit à principio, 1. Jo. 3. 8. Signantèr dicitur de dipus non es appara à principio, non inprincipio, ut post mundum conditum ante hominis creationem hac colligantur contigisse. Unde obtinet illud Glosse cœlum Empreum quam primum salvan est, impletum suisse Angelis. vid. Ang. de Civ. Dei 1. 11. 6.32. Loni. 2. Sent. d. 2.

3. Serpens decept. Evan fira arapia, 2; Cor. 11.3. & E-vah Adamum 1. Tim. 2.14. At Serpens ifte erat Diabolar quo

nomine

nomine Homicida à principio appellatur à Salvatore lo. 8.44. Ergo Diabolus peccallet, & deturbatus erat è Calo ante Admit laplum.

4. Ante confrattionem Superbia, & ante loplion alri funt Biritus, Prov. 16. 18. Ergo probabile est minam Angelorum, furerbiam, & elatum przcefliffe Biritum, quo evalerunt in De-

um rebelles & in patrem A folom. Lyra.

5. Inicium superbie hominis apostature à Deo, quoniam ab co qui fecit illum recessit cor ejus, quoniam initium omnis peccati est superbia Eccles. 10. 14. 15. quod & primum primi hominis fuiffe peccatum oftendit Augustinus in Epist. lo. Tract. 4. qui per superbiam in sua potius, quam in Dei poteffate effe dilexit. Enthirid. c. 45. unde dictum eft illi per elationem laplo, Terra es, & in Toran ibis, ut contra fervatori, per hamilitatem exaltato, sede à dextris meis. Les de Nativ. Domini Ser.5.

6. Aut peccanon illud primum Angelorum existimandum est fuiffe vel carnale, vel firituale, Carnale non potuit effe,quia Diabelus non eft Fornicator aut Ebriofus, neg; aliquid hujufmodi, ut habet Augustinus. eft tamen maxime superbus, atq; in- De C. D. 4. vidur, que illum vitiofitas fic obtinuit, ut propter bane effet in 1463.

carceribus caliginofi hujus aëris eterno supplicio deffinaçus.

7. Illud primum Diaboli habendum est reccasum per eujus oppositum filius Dei apparuit, ut dissolveret opera Diaboli, qui peraffet ab initio 1, lo.3.8. fed hoc factum fuit per Bontaneam Salvatoris humilitatem, iple le submisit Phil. 2. 8. Humilitati autem nil zque opponitur ac superbia, obedientiz divinæ quodvis jugum excutiens. Ergo concludendum est fupabiam primum Diabolorum fuiffe peccanon.

Objicium

0

#### Objiciunt Adversantes.

Ob. 1. D Aamnatur Diabolus ob bonicidium, mendacium, & apostasian a primo statu Jo. 8. 43. 2. Pet. 2.
4. Jule. 6. sed sista poetius ab Invidia profluunt, qui m ex superbia, quia ubi Invidia, ibi omne opus pravum Jac. 3. 16, et ad Invidian concupiscit spirium, qui habitat in nobis Ib. 45.
Ergo primum Angelorum peccasum non crat superbia.

Sol. Invidiam elle japerbie prolem, et ftolonen omnes

fentiant,quia

Invidus alterias macrescens rebus opinis nullus est, quin superbia inflatus non omne expetit sibi po-

tiùs deferri, quàm alijs, ut iple ceteris præferratur.

Ob. 2. Orat David ut ab Infolentibus enm conservet Dominus, ne ex illorum Dominio incidat in Defetionem magnam Psal. 19.14. Ergo Defetio hac Angelorum primava, et maxima, videtur suisse potios prasumpio de Dei immutabilitate, qui non auterret, quod contulerat quam superbia, ad ambiendum illud quod erat impossibile.

Sol. Duplex effe potest presumptio, vel de alterius Immatabilitate & constantia, vel de proprio merito et excellentia, prima in bonis est probanda, altera plerumq; ducit ad pracipitia, Istam autem fuisse Diabolorum ex eventu constat, & in textu "I presumptionem superbia, non considentia manifestò

denotat, ut Holex 14. 10.

Ob. 3. Illud videtur frisse primum Diaboli peccatum, quo primitus seduxit Evam, et salvatorem adortus est in Dejerio, sed illud suit Disseduxie, sive insidelitatis, unde illud, nequaquem moriemini, sed critis sicus Dis Gen. 3. 45, & si silius es Dei, Math. 3. 3. ( qua de re est quod Dubites, sic expessus sans et seis) ex quibus intert Calvinus, Insidelitatem Detectionis tuitle redicem, à qua emersit dubitio, et superbia, quibus annexa est ingrait rido.

tuf Lzc.1.

מזריב

פשט

Solo

Sol. Insbedientia, five (quo nomine infignit Apostolus primorum parentum Lopum, sive transgressionem Rom. 5.19. ) tam ab Infidelitate, quam à superbia ducat originem, Ita ut jugerbus hic evadat, quia Infidelie, alter Infidelie, quia superbus. Nec tanti est hac liticula momenti, ut Bellaminus duo integra capita in ista discutienda insumat, com De Ants: interim ex Apostolo pateat, Aberrationem à fide ex pravio ap- grat. & flapetitu dependere , 1. Tim. 6. 10. fic ut hic fagerbia prima- tu. pec.l. 3. 6. tun obtineat, & calcem iplius premat Infidelitus.

Ob. 4. Inter Juleus Philoet Josephus, e Christiania Clemens-Alexandrinus, Tertullianus, Chryfoftomus, quibus accedunt Scotus et Eugubinus, Peccatum Angelorum ftatuunt effe luxuriam, ex Gen. 6. ubi filii Dei. H. E. Angeli dicuntur, filias ho- 1. Dift. 6, 4. minum deperiiffe,unde firps Gigantion, quin & addunt That- 1.4. 3. mudifte apud Toftation, Demonst ipfos Ademi fuiffe progeniem, ex prima uxore Lilith, de qua multa apud Buxterfium in fynagoga Judgerum. Ergo Demones ante hominis Creationem. propter fuerbiem è Calo non funt Deturbati.

Sol. Videntur ista de Angelorum et Faminarum complexibus, è Poetarum figmentis effluxiffe, que nonnulli, ad fucciobos et incubes satis ineptè transferunt. 2. Sed de alijs filije dei textus non potest intelligi, quam de Seshianis nequiter se cum Cainaidion prostibulis commiscentibus. 3. Fabulam verò de Lilith, vix ullus hodiè credat Judeus Apella.

Ob. c. E Reformatis Zanchius, & quidam alji peccasse De Operit. putant Angeles ob Invidiam, quoniam intellexiffent Huma- creat, 1443. nam naturam à Filio Dei effe assonendam, unde supra illo. rum Angelicam exaltaretur, et hec eft illa veritar, in qua afserit salvator, Diabolum à principio non stetisse Jo. 8. 44. Addunt Rabbins, noluiffe eum (Deo jubente) Adamum honorare, & inde cum suis fuisse deturbatum ob rebellem perlinaciam.

Sol. Sententiam eam Zanchius proponit tantum,ut probabilem, sed probari neutiquam potest, quia non verisimile est, Incarnationis mysterison ante Protoevangelism de semine mulieris Gen. 3. innotuisse, et Angeli electi, didicisse perhibentur

Ħ

in d,

or f fi-

c-12,

0.4

hibentur ab Ecclesia abscondita illa à seculis in Deo, de Chri-Ro Redempure. Ephel. 3.10. Conftat autem Angelorum Lagfun hominis defectionem pracelliffe, cujus iple Diabolus pracipuus erat Panugus, qui non peccare potuit in eum, priusquam erat, nec adversari iplius Redemptioni, antequam cognovisset cum futuram, aut calurum.

Ot. 6. Si Diaboli peccarunt ante Adami Lapfum, tum ex aliqua lege violata, quæ erat illis pofita, quia omne peccatum eft alicujus legis transgressio 1. Jo. 3. 4. sed nulla Lex videtur Angelis przescripta, Ergo mali fuerunt ab inquinato principio, Deo opposito, et per con equens Duo fuerunt ab aterno principia le invicem offugnantia, ut contendunt Manicheisnec Boni à Deo creati, Defecerunt per superbian.

Sol. Quia Boni à Deo Creati, ex Lege Naure tenebantur Creatoris dispositioni subesse, à quo non tantum habuerunt effe, fed & falices effe, et flationem ab Imperatore delignatam non deserere. Quam cum perfide, mutare przsumplittent, in ponam ingratifime sperbie, justilimo dei Judicio, eò facti funt post Lapsum miseriores , quò anteà Conditorie

Benignitate, fuerunt gloriofiores, & feliciores.

Ob. 7. Expetere Deo fieri similem, non videtur effe Percatum, nam Ita falvator, Effote (inquit) ves perfetti, ficut pater vefter qui est in calir est perfectus Math. 5. 48. Sed hoc fatultur fuiffe Diabolorum peccatum, juxta illud, afcendam fuper altitudinem nubium, & ero similis altissimis, Ifaia 14. 14. quod referunt Pares ad fiperbian Luciferi, Ergo talis fiperbia noni

videtur fuiffe carla lapfus.

Sol. Poteft Creating expetere Creatori effe fimilis, vel Ethice, pro fino medule, idq; ex gratia Donamie, non ex fuir viribus, quo sensu hortatur salvator ad perfectionem Patris Conleftis imitania; vel Phyfice aut Politice, quoad Naturam, potentia aut Dominium, idq; ex propriu viribus sic ut nulli cederee excellentie, Vet fiperioris fubeffet imperio, allt aqualitati effet amulus, Acqui hic fuit monstrosus iste Diabolica superbia partus, qui illu cum fuis Angelie peffundedit.2. Prophete textus de Rege loquitur Babylonices, qui à patribus tantum applicattir

catur ad Angelorum lapíum, non ad illum probenhon adducitur 3. De Lucifero autèm Rebellantium Coripbes (quod nugantur Scholaftici, præfertim (Halenfis quæftionibus 12) prodit ipforum in Scriptaris torquendis (apinam temeritatem, in quibus Luciferi nomen in pio fenfu ubjvis occurrit.

### 

QV EST 10 11.

#### An Iustitia originalis ante lapsum Adamo erat Naturalis.

Onvenit. 1. Adamum in statu integritatis, Justinia originali suisse imbutum. Convenit. 2. Naturale illud habendum esse, quod ad ipsius naturz constitutionem, & perfectionem necessario concurrit. Unde 3 supernaturale, illud est zstimandum, quod supra naturz sortem ad ipsius conservationem, aut elevationem extrinsecùs advenit. Sic ut hic sit litis nodus, utrum hec Justinia sui indita Adamo originalitèr ad structurz ipsius perfessionem, vel ex gratia alias collata ad ejuschem sustemationem? primum ab Orthodoxis astruitur. Adeoq; Justiniam illam originalem suisse ipsi naturalem przedicant. Quia

1. Bonitas & Retiindo, que nil aliud funt, quam originalis justitis. Adamo fuerunt naturalis, utpote perfectionis iplius persone debita, sed ista erant illi primitus indita & concreata, quia quicquid Deus fecit erat valde Bonson. Gen. 1. 31. & Deus primuon hominem fecit Retium Eccles. 7. 29. Ergo Justi-

tia originalis fuit illi naturalie.

2. Naturalia que per Lassum erant amissa aut depravata, per regenerationem & Renovationem suerunt restituta, sed ista assirmantur esse, Justitia & sanctimonia Ephel, 4. 24. Ergo O 2

d

1-

ee --

ns

ar

Juftitia & santlimenia fuerunt primo homini ante lapfum

naturalia, Confer. Rom. 5. 18.19.

3. Ut se habuit Immortalitas ad corporis humani primavam constitutionem, sic accessit originalis Justitia ad anima &
facultatum ipsius restitudinem, sed Immortalitas erat homini,
tetcunq; è terra formato, Naturalis, si enim non peccasset, mortem non gustasset. Gen. 1: 17. quia per peccasum solummodò
patuit morti in mundum introitus. Rom. 5.12. Ergo originalis Justitia una cum, & in spiraculo vitarum collata, non minus
erat persecto homini ad Imaginem & similitudinem conditoris
facto naturalis.

4. Nullum Supernaturale transfundatur, (qua cale) ad posteros, nec enim sapiens pater, aut pius prudentem semper gignet filium (ut patet in Solomone & Rehoboam. Jehosophat & Jehoram. Sed Adamus si non peccasset; Justitua originalis restitudinem posteris traduxisset, virtute Benedictionis, Gen. 1. 28. Nam qualis terrenus, tales & terreni, qualis Calestis, tales & Calestes 1. Cor. 15. 48. Ergo ista Justicia

non fuit ei supernaturalis.

5. Per Laplum Adami, facti sunt ipsius posteri Natură filii Ira, vatione Contracta labis Originalis, Ergo în statu întegro permanissent natură filji gratia, per originalem Justitiam, qua tali conditioni opposita, non minus esset natu-

ralis.

6. Si nativa fuit in statu Innocentia, partis inferioria adversus superiorem Rebellio, quz ex Conditione materia (vt loquitur Bellarminus) sutura erat naturalis, nisi suisset per Justiciz Donum, tanquam per aureum franum cohibita, tum Deus necessariò statueretur author peccati, qui hoanimem ad malum propensum, (quod peccatum esse docente Apostoli. Rom. 7. & 1. Jo. 2: 16.) sic primitus condidit. At hoc (quod tam virulentèr impingunt Calvinistis) nolunt admittere, Ergo necesse est ut sateantur, aut nauralem hanc suisse Adamo Justitiam, aut vitiatam suisse ipsius naturam, ante aliquid patrasset, quod vitiasset.

7. Quod Pelagianismo, aut semipelagianismo portam ape-

rit.

rit, fludiose à piis omnibus est oppugnandum, sed statuere justitiam Originalem fuille nature integre supernaturalem, & inclinationem appetitus ad malum ex conditione materia fuiffe naturalem; non tantum tollit diffinctionem inter naturam integram, & corruptam, & Arbitrii illesam, & ad malum tantum pracipitem propentionem, sed & legis exacte impletioni fternit viam fic, ut non fit meeffaria falvatoris fatistaetio, unde supervacanea æstimaretur fidei justificatio ad totius Evangelii improperium. 2. Rectius ergo Medina, intelligunt (inquit) Dollores quidan; per hominem constitution in puris Naturalibus. hominem constitutum in natura integra, cum Dono & vigore sanante naturam, adeò ut in bono & officio virtutum poffit permanere, & perfeverare fi vellet, quæ fementia fine dubio videtur effe Augustini. 3. Quod coincidit ferè cum Nostris. Acopillet (scilicet Adamus) posse, si vellet, sed mon velle immutabiliter, qued pouit, neq; cnim ita erat justus, ut non foffet peccare, ita tamen naturaliter erat instructus, ut potnisset si voluisset, non peccare.

### Objiciunt Pelagianizantes.

Ot. 1. Nullus habitus vel infulus, vel ecquisius est naturalis, nam tum confunderetur cum naturali potenria, sed Justitia Originalis est habitus, Ergo non potest esse naturalis.

Sol. Przeer habitum Infusum per gratiam, aut Acquistum per industriam, statuatur Alius connatus, & collatus ad creaturz persectionem, vel (ut habet Augustinus) ad Naturz complementum. Quem sive naturalem sotentiam, sive habitum, Naturam persicientem dixeris, partim interest, modò ipsius amotionem, non naturam proclus tollere, sed mutilare & degravare intellexeris.

Ob.2. Omne naurale est vel Natura constituens, vel consequens atqui justinia Originalis nec Adami constituit; na sic ea amota O 3

feriisse iplius naura, consequens autem est propria passo, que à suo subjecto est inseparabilis, Ergo nullo modo potuit esse acette alis.

Sol. Distinguendum est inter essentiam natura, & integritatem sive persectionem, ad amotionem constituentis disserntia, aut assectionia propria consequentis sequitur rei interitum, sed maneat interim mutila aut depravata, cum amiserit tantum illud, quod integrat aut persecit.

Ob.3. Deus tantum naturaliter dicendus est Justus. Ergo nec homini, nec ulli ceature competat naturalis justitia.

Sol Deus justus est in se, Homo Dei Donatione. Deus immutabiliter, Homo sie ut facillime injustus reddatur. Justitia Deo est essentialis, homini accessoria, quam dum retinet, Naturam persicit, cum abjicit, manet quidem homo, ut vulneratus inter Jerusalem & Hiericho, non extinstus penitus quoad vitam, sed spoliatus debitis facultatibus, quibus exquatum iter consiceret.

Ob.4. Naturalia non amissa fuerunt per lapsum in Diabelis, Ergo nec per lapsum bumanum in homine, Ergo quia Originalis justitia est amissa, non erat homini naturalis.

Sol. Diabolus amilit moralem integritatem, licet non Physicam, quam retinuit (licut & homo) post laplum, licet variis

modisconfracatam & inversam.

Ob.5. Monstrum illud habeatur, cui aliquid deficit originaliter naturæ debitum, sed homo post lapsum ad Monstrorum elassem non est referendus, Ergo per lapsum nil, quod erat naturale amisst.

Sol. Diftinguendum est inter Monstrum & Muilum, Homo per lapsum evalit mutilus, cum per talem metamorphosin à nativa perfectione in silium Ire degeneravit, Ephes. 2. ubi si quis monstrositatem aliquam observet, Ethice illud, quoad animam, & spiritualia, non Physice, quoad corporalia est concipiendum.

Ob.6. Lazarus excitatus à mortuis reftitutus fuit ad omnia nauralia, fed non ad Originalem justitum. Ergo Ori-

ginalis justitia nunquam fuit homini naturalis.

Sol.

Sol. Reflitutus fuit proculdubio ad conditionem, quam ante mortem possidebat, non ad persectionem & integritatem,

quam Adamus ante lapfum obtinuerat.

Ob.7. Pulvis es, & in pulverem redibis, Gen. 3. 19. oftendunt hac verba bominis conditionem ante laplum, ex natura sua fuisse mortalem, fragilem, doloribus, laboribus, obnoxium (exponente Bellarmino) qua nihilominus gloria & ho-De Grat. nore erat Coronata & Conservata, ex justitia originalis super-primi bominis venieme retinaculo, Psal. 8. 6. quo excusso, in statum naturalem pulveream reciderit. Ergo justitia Originalis erat illi ante lapsum supernaturalis, & nativa conditio, ex parte saltem

materiæ pulverea & rebellis.

Sol. Verba indicant congruitatem pane ob lapfum inflicte, non habitudinem originalu justitie, qua potuisse staro, an ista suit naturalis aut supernaturalis necne. 2. Sophistice confunduntur Natura labes & labilitas, ac si idem esset josse labi, & labem habere connatum. Labilitatem primava integritatis agnoscunt omnes, labem nullam observent, ante illam per liberi arbitrii Abustim contractam. 3. Rationes, qua coacervantur ulterius, ad nodum in hoc scirpo inveniendum, indicant tantum Antiquorum & Recentrorum rixas, non determinant illud, quod controvertitur, & videntur potius nostra, quam Adversantium savere sententia.

QUEST.

is

at

)=

bi ad

ad ri-Sol.

QVÆSTIO III.

#### An detur Originale peccatum ab Adamo in omnes ip sus posteros propagatum?

E hac Quaftione confensus est. 1. Inter omnes per Adamon, contra praception Domini, de fructu vetito comedentem, peccatum primum inter homines in mundum intrasse. Convenit 2. Naturam humanam in illo conditam, ab illo, tanquam à fonte in omnes ipsius posteros suisse derivatam. Sic ut 3. Nodus sit controversia; An ex Athali Adami peccato, tale emersit (ut loquimur) peccatum Originale, quod naturam inficiens humanam, una cum, à in issa, omnibus ipsius posteris sit propagatum? Affirmant Orthodoxi. Quia.

1. Omne figmentum cogitationum cordis humani, est tantummodo malion omni die. unde tanta hominum malitia in terra, Gen. 6.5. Quis dabit mundum ex immundo? ne unus quidem, Job. 14.5. addit Gracus nec Infans, cujus vita est unus dies supra terram. unde exclamat David. Ecce in iniquitatibus conceptus sun, & in peccaso calefacta est de me mater mea, vel (ut vulgaris) concept me mater mea. Pl.51.5. Que non possum nii de peccaso Originali, & ipsius propagatione (ut exposuerunt Prisci & Recentiores) aliqua ratione intelligi.

2. Per unum hominem peccatum in hunc munchem intravit, & per peccatum mors, & ita in omnes homines mors pertranfiit, in quo omnes peccaverum. Rom. 5. 12. Fuimus nos omnes facientes volumates carnie. ecce peccatum actuale! eramuiq, ficut & reliqui Filii Ita] fed quomodo? non Imi-

tatione

telione tantim & consuerudine, fed goon (ut habet textus) Naura Ephel. 2.3. verum non integra, Ergo corrupta, fed Natura ] Ephel. 2.3. verum non integra, Ergo corrupta, ted August cont. quo corrumpente? nili peccato Originali? unde salvator, quod luita. Pelag. genitum eft ex corne eft coro, Jo.3.6. que nil aliud eft,quam 16.6.4. Imago Terreni Adami 1. Cor. 15.49. ex laplu iplius confratia & deformata.

2. Omne peccatum est vel Aciuale persona, vel Originale Nature. At receasum illud quod delignatur in V. T. per יצר הרע malum cordie figmentum הואסה contaminationem. ארום & ביום peccatum ecultum, & abscenditum & in N. T. venit sub nomine + aueria emphatice, Sepolapares, mustarent, myseine, es ueluane, 18 Saráre, Ti matemane. Peccati scilicet Inhabitantie, Mali adjacentie, Legie membrorum, Corporis mortis, Maffa mortifera, Concupifcentia jugiter rebellantis, & peccati circumcingentis, Actuale non potest censeri, Ergo nimium apparet effe habituale & Originale.

4. Posito effectiu necesse est causas proprias vel esse, vel fuisse. At constat Infantes mori ante quamvis peccati actualis sufficionem. & mortem peccatum supponere, non ut Natura sequelam, sed peccati stipendium. Ergo necesse est,

ut mors Infantum sit effectue peccati Originalie.

5. Symbola Impuritatis auferende superstitiose & ridicule adhiberentur, nisi subesset Impuritas auferenda, sed circumcifio V. T. & Baptismus N. applicantur parvulis, non peccato Actuali contaminatis. Ergo Originali quali Lepra, (ut Gehazi posteri ab ulceroso parente) sunt infecti, quod

peccation appellamus Originale.

6. Si non Daretur percatum à Paremibus ad prolem traduction, Christianorum & Paganorum Infantum habenda effet fors equalis, nec illis prodeffet, quod funt sub fadere, aut obeffet iftis, quod funt exterres, quin fatius effet & tutius Infantibus mori, aut tolli, qu'am studiose educari, nam ita dimitterentur fine Peccato ad certam requiem, cum adolescerent ad infinita peccatorum discrimina, & tremenda supplicia. sid hujusmodi non sunt serendæ sequelæ, Ergo admittendum est antecedens Originale peccatum.

lag.1, 1.c, 2.

7. Confentiont hic nobilcum patres, unde peccutum hoc Originale est Igunio, antiqua iniquitas, Justino Marryi ab Adamo Mors, Opriano antique mortis contagium, origo Peccaci Hilurio, originale delictum: Ruffino. Antiqui criminis pondus Revicio Angastadunensi, Mortifera Protoplasti In Iulian pe- Transgressio Olympio ab Augustino citatis, unde manifesto conflet, hoc peccatum originale infine non fuitle aut Orirenis commencum, in Scholafticonon luftris enucritum (ut Inbdole submurmurant Adversarii) sed deductum Dogma ex facris Literis. Quare (ut Apostolus ) De cetero (inquit) mentismini molettias prebete, ego enim figmata Domini Temin corpore meo porto, Gal. 6.17. ita concludat quelibet Adami foboles, fligmata ego circumfero primevi hujus toxici, hæret lateri lethalis arundo. ne quæras igitur cariose nimium, (ut recte mounit elapfus in puneum apud Augu-(finan) quo cafu incideran, fed manum admoveas, quo modo inde extrahar.

### Objiciunt Pelagiani Spermologi.

Ob.1. T Neer panas ob lapfirm inflictas, non memoratur Nature infectio, aut traductio. 2. Nec unus actus poenitomnes inficere. 3. Nec convenit Dei misericordie, ut onnes ob unius noxam luant. Ergo non datur tale peccatum nativum, & hæreditarium, catechis. Raccov. Pag.

249.

Sol. Recenfet Scriptura panas tantom ob lapfum Riberndas,idq; ab aciualiter peccantibus, inter quas, laplus, qui erat earnm cauja, non fuit numerandus, vel traductio,que posteros magis, quam judicandos parences respiciebat. 2. Ulnicus unius actus inficere potett omnes subordinatos, quales nos fumus fub Adamo, ut Rubenis & Gehazi noxa posteris fuerunt fontice, dum Coordinatos non attingit, quales nullos habuit Adamus commilitones. 3. Dei milericordia jufficiam

non

non excludit, que hic fuaviter conspirant in vindicando

transgressionem, & parando nemedium.

Ob. 2. Anima que peccaverit ipfa morietur, filim non pontabit iniquitatem Patris, & Pater non pertabit iniquitatem filii, justitia justi super con ecit, & impietas impii erit super com, Ezech. 18.20. Ergo peccati primi in posteros nulla potuit esse traductio.

Sol. Textus agit de peccatis actualibus & personalibus, non de peccato Originali & naure, & 2. Oftendit, quid Deus facere voluit cum illis, quibuscum foctus inisfee, non quid facere statuisset cum comibus qui in Adamo peccassent. Unde 3. Aquinus, cum punitur (inqui) odiquis pro peccato de pecc. origini parentis, non punitur pro peccato alterius, sed pro suo, quia de pecc. origines fuit in Adamo. non punitur igitur ut imsons, sed ut cont. Gent. I saticeps culpa, derivatur enim per originem culpa à patre 4.42.51. in filium, sicut & peccatum actuale per imitationem.

Ob.3. Christus & B. Virgo fuerunt Adami posteri, sed Originali peccato mullatenus insecti. 2. Unde Apostulus, per Inobedientiam unius (nempe Adami) peccatores constituti sunt, non omnes (sed ut restrictim habet textus) Multi] Rom. 5.10. Ergo peccatum hoc non contaminavit omnes Adami

posteros.

ri

lî

la

ui

ıs

Sol. Christus non erat genitus humano more, sed sattue ex santisseato virginali semine. B. Virginia instrumitatem ab originali labe, asserunt plurimi nimium contentiose, sed nulli astruunt. Ad 2 an Respondet Augustinus, sic loquitur in tulian. Pescriptura, quia possumt esse aliqua omnia, que non sunt mul-lag 1.6.5.12.

14, ut omnia Evangelia, que tantum quatur sunt, sed non multa. Possumt estant esse multa, que non sunt omnia, ut credentes in Christum multi sunt, non tamen omnes homines, quia non omnium est sides. Apposite igitur & caute Apostolus, multos dixit constitutos esse per Adamum peccatores, qui sunt tanten omnes, non omnes tamen simpliciter, cum Evab sucrit peccatrix, sed non per Adamum. Salvator ex Adamo, sed non Peccator.

Ob. 4. Omne peccacum est voluntarium, at tale (in Infantibus

fantibus præfertim) Originale non potest esse, qui destituuntur voluntatis usu. Ergo non potest esse in omnes tradu-

chum peccation.

Sol. Propolitio non est universalis. Quod nolo (inquit Apostolus, Rom. 7.) hoc ago malum, nec peccata quadam ignorantia, & onissionis propriè censeantur voluntaria. unde peccatum in genere sic definiatur, quod sit non tantum actionis, sed natura, & inclinationis humana à lege divina discrepantia. sic, ut non solum actuale, sed originale suo ambitu complectatur. 2. Peccatum originis, voluntarium etiam dicatur in nobis, radicaliter saltem, ratione sui principii voluntarii in primo homine; utcunq; consensum nostrum personalem anticipet. quia ut Levi decimatus est in Abrahami lumbis, ita in Adamo nos omnes peccavimus Rom. 5.

12. idq; voluntario, quatenus nos omnes fuimus, quod ille unus erat.

Ob.5. Accidens non migrat à subjetto in subjectum, nec communicari potuit hoc peccatum per corpus, quia hoc non est capax peccati, nec per animam, quoniam hac in se immaculara corpori preparato dicitur infundi, nec ex unione, quia spiritus ab agente corporeo non concipiatur insici, Ergo peccatum hoc ab Adamo in posteros nequaquam potuit tra-

duci.

Sol. Subjectum hujus accidentis (ut loquamur) adequatum & proprium non erat protoplasti persona, sed natura humana per actualem persone transgressionem viciata, quá posteris communicatá, communicatur etiàm in ea hæc inhærens corruptio. 2. Verum qui animam statuant ex traduce,
plausibilitàs de modo communicandi se expediunt, tragulam præcipuè illis injicit Salvatoria anima, quam è semine
quomodocunq purificato educere, durum esse videtur. Traductionem vero non admittentes premit illud, materiale
non contaminare immateriale, & vix esse credendum, Deum
animam creare immaculatam, & corpori statim unire, à
quo necessario commacularetur. Sed lubricum est illud
fundamentum de materiali non agente in immateriale, & è peri-

pato potius arreptum, quam à Scripturis, aut experienia deductum. unde dicamus, semen infectum effe, tanquam funale fatidion, cui si flamma admoveatur, prodit (que antea latebat) totius facis graveolentia, sic anima embrioni copulata, earng; informans, actuat in femine latens virus, quo fiat corruptio totius compositi, quanquam alii cautius, satis Pu. Whitah. effe arbitrantur, fi agnofcamos labem hanc originalem infli- de peccat orig. ctam effe posteris à Deo panam, ob primi parentis culpam, Zanch deo. fed qua ratione, aut quibus mediis non folicite effe discuti- peris. Del endum, nec ad falutem multum conducere, ubi conveni- part. 3. 12. a. unt fere cum Augustino Patrum acutissimo, qui Comnibus 5. (ubtilissime de his expensis) non necessarium, aut tutum duxit, aliquid certo definire.

Ob.6. Deus non visitat iniquitatem Patrum in filios ultra tertiam, aut quartam generationem corum, qui oderunt ipfum, facit autem misericordiam in millia his, qui diligum iplum , & custodiunt pracepta ipfius, Exod, 20.5.6. Ergo non descendit primi lapfus venenum in tam longe diftantes.

-- Natos Natorum & qui nascuntur ab illis.

Quin & liberati per Bapti mum à primava ista contagione, non possunt illud, quod in se non habem, in posteros transfundere.

Sol. De peccatis personalibus præcipit textus, & aclualibus, non de originali naturam inficiente, nec poenæ denuntiantur eterne, nisi perseverantibus in majorum sordibus, sed tenporarie, quas interdum subeunt posteri (ut liberi Achanis Sacrilegi & Rebellis Corah, ob Ductorum, aut progenitorum scelera. 2. Nec sequitur, regeneratum per Baptismum prolem immaculation generare, quia non gignit, nt renatus per Christum, sed ut natus ex Adamo, natus autem ex Carne Caro. eft, Jo. 3.6.

Ob.7. De peccati hujus originalis fundamento, An exemplare tantum fuerit, aut contagiofion, litigant Amiqui de ejustem formalitate, an concipiatur este vel positive, enormisconcupiscentia, vel privative originalis inflitiz carentia, non convenit inter Scholasticorum primipilos, Thomista & Scoliffus

miff grat. 1.4.

Scotifiss: inter Reformatos verò ita extenuat Zuingliss cum suis, ut in nihilum panè redigit, ita cum suis exaggerat Illiricus, ut ipsum esse homini corrupto substantiale, & non accidentale, prastractè altercatur. Ergo cum nil sixi hâc de re statuatur, saltèm inter consessiona Articulos, prout in Symbolis etiam receptis non habetur, nullo modo videtur

inter dogmata Christiana esse recensendum.

Sol. Divertitas sementionen inter Doctos interturbet potius, quam obruat in Scripturis confignatam veritatem, quin inde aliquoties evenit.nt defacatior & limatior emergat rei eventilate manifestatio. Ergò hic tenendum, peccatum, de quo agimus, in suo ambitu includere 1. Defectium originalis justitie. 2. Affection succedentis depravationis. 3. Et effectum, subsequentium peccatorum actualium, cum reatu ad pænam obligante. Cætera, quæ controvertuntur de formalitatibus, & corruptionis modalitatibus, de propagationis vehiculis, & de phrasibus exprimendis, & similibus; non ita ad rem faciunt, ut condemnentur omnes, qui seoriim sapiunt, aut loquuntur, modo quod certim pateat ex verbs, non evacuant. 2. Cum Remissionem credo peccatoriam, ex Symbolo Apostolico & unum. Baptismon in peccatorum Remissionem ex Niceno, non causari quis meritò potest, originale omissum esse peccatum, 3. Pie igitur & summo cum judicio nostri. Articulo Confess. Anglicanae. 90, quid de hac re facuendum, diftinctim ponunt, (amputatis subtilitatibus & (upervacaneis) ut ficut cacus fanatus respondet de fervature sanante, urgentibus procaciter Pharifeis. An peccator fit ( inquit ) nescio,uman scio,me, cim cacus fuero, nunc videre 10. 9. 25. hand aliter concludat quilibet fidelis (quicquid plurimi Philosophantur) mihi certum est, & sentio, quod utcung; condelector lege Dei quoad interiorem hominem, video tamen 4liam legem in membris meis belligeranten adversus legem mentis mex, & captivanten me in lege peccati, qua' eft in membris meis, Rom. 7.22.23. à quo mortis corpore liberet nos caleftis Pater, per Jejum Christum Salvatorem nostrum AMEN. Vide hac plenius discussa in Lectione nostra 21.

#### 南海南南南南海海南南南南南南南南

QVÆSTIO IV.

#### An Liberum Arbitrium ad Bonum falutare, per Lapfum erat prorfus sublatum?

O N de statu hominis instituto ante Lassum, nec de Restituto postea per gratam, sed de Destituto per Lassum quaritur. 2. Nec in isto statu, quid in Naturalibus, aut moralibus potuit præstare, aut quid amiserit, præsentis est compendii. 3. Sed spiritualia tantòm hic respicimus, nec ea, quæ deorsum præcipitant, sed quæ ad salutum erigunt, non quoad externos astus in consuetudinaria Religionis prosessione, aut cultu, sed quoad synceram cordis renovationem per sidem non tietam, & conscientiam ad salutum repurgatam, sic ut Litis cardo sit, An Arbinium and Lassum Liberum, per, & post Lassum, sic manserit depravatum, ut ad Bonum saluiserum per gratiam ipsi oblatum in prima conversione passive se tanum habeat? Assi matur ex hisce sundamentis.

1. Cunsta cogitatio Cordis intenta est V7 77 tantum-mode ad malum omni tempore, Gen. 6.5. Ergo ad Bonum Ja-

lutare non potest affurgere.

2. Scio Domine, quia non est hominis via ejus, nec viri est, ut ambulet, & dirigat gressus suos. Jer. 10. 24. Ergo non potest pro arbitrii post lapsum libertate, absq; renovan e gratia Deo magis inservire, quam Æthiops mutare pellem, aut Pardus maculis.

3. Petit David, cor mundum in se creari. Pf.51.12. quod pollicetur se daturum Deus, auferendo cor lapideum & Car-

-menon ,

non substimendo, Ezech. 11.19. Unde non crediderum Israelua, quia non dedit illis Dem cor intelligens, & oculos videntes, & ames, quæ possunt audire, Dem. 29. 4. Ergo restituendum est Arbitrio tantummodo per gratiam, quod per naturæ corruptionem ex lapsu amilit.

4. Non Renati mortui junt in peccatis, & Natura funt filii Ire, Eph. 21.3. & Col. 2.13. Ergo non magis possumus, Arbitrii corrupti viribus, ad bene agendum nosmetipsos crigere, quam mortuus sepsum suscitare, aut non genitus seipsum

generare.

to. 8.

5. Non sufficientes sumus cogitare aliquid ex nobis quasi ex nobis, sed i inayone, Idonietas illa nostra est ex Deo, 2.
Cor. 3.5. quia Infidelibus nihil est mundum, Tit. 1. 15. Nec
potest quis mundum ex immundo dare, Job. 14.4. aut Arbor
mala fructus bonos facere, Math. 7. 17. Nec Animalis homo
ea que sum Dei percipere, nec intelligere, quia spiritualiter
examinantur, 1 Cor. 2.14. Ergo pro arbitratu nil confert
convertend us ad suam conversionem.

6. Dem est, qui operatur in nobis & velle, & perficere pro bona volumate sua: Phil. 2.13. Fides est merum Dei donum, Ephes. 2.8. sine qua impossibile est placere Deo, Heb. 11.6. Ergo quod Deo placeat non positum est in nostro arbitrio,

fed à Deo celinis est expectandam.

7. Nemo potest venire ad Christum nisi Pater eum traxerit, Io.6.44. Nec seipsum ab impio secernere, quid enim habes, quod non accepisti, & si accipisti, quid gloriaris, quasi non acceperis, 1. Cor. 4.7. Ergo nullus liber esse potest, nisi fuerit liberatum ab ipso, qui dixit, Si vos filius liberaturit, tum verè liberi esitis. Aug. de correp. & gratia, cap. 1.

Objicium

CI

#### Objectiones.

1. P Roponit Deus eligendam vitam & mortem Israelitis, Deut. 30. 15. & optat conversionem, Deut. 32.29. Luc. 19. 42. Quod frustra factum sulstet destitutis libero eligendi arbinio. Ergo tale datur arbinium ad bonum.

Sol. Ifraelitas compellat infructos & illuminatos, ut operentur pro libertate data, non infideles, & in fordibus & tenebris nativis volutantes, de quibus controvertitur.

Ob.2. Deus expectat nostram conversionem, & vadit in locum suom, donec populus quærat ipsius faciem, Hos. 5.15. & gratiam tantum confert seipsos expurgantibus, 2. Tim. 2. 21. Ergo liberum est ipsis Deum quærere, & gratiam petere, & seipsos expurgare.

Sol. Liberum est, non ex natura corrupta, sed ex gratia gratis collata, non agitur istis in locis de convertendis, ut libere ad gratiam properent, sed conversis, ut secundum gratiam gra-

tis illis collatam ambulent.

Ob.3. Non Renati faciunt Deo grata, & Nebuchadnezar, Cyrus, Cornelius. Ergo affurgere potest natura corrupta ad

bonum salutare.

Sol. Grata in se nonnunquam faciant Ethnici, quoad sulfantiam operis, sed nongata ad salutem, quoad intentionem agentis, aut assectoficanas praccipientis, 2. In Cornelio, Deus gradatim fidem (occultò anteà infusam) ad asplui, & maturitatem perducit, ut pateat Act. 10.

Ob. 4. Dicimur cooperatores cum Deo, 1. Cor. 3.7. Nam
Qui creavit te fine te, non servabit te fine te. Aug. Ergo in De verbit Aconversione non passive tantum se habet volumas, sed active post. Serm. 15.

concurrit, & concaulative cum preveniente gratia.

Sol. In conversione concurrit voluntas, non ad conversionem h.e. subjective tantum, non essettive, quia ut velimus, sine nobis operatur Deus, cum autem volumus, & sic volumus, ut facimus

cimus, cooperetur. Aug. de grat. & Lib. Arb. l. 1.c. 16. 2. Certum est nos velle, cum volunus, sed ille facit, ut velimus, ibid. 3. Et tutiores vir imus, si totum Deo danus, anon autem, si nos illi ex parte, & nobis ex parte committimus. idem de Ecclesast. dogmat. c. 6. Ergo sit buonilis & submissa (ex parte nostra) confesso, & totum detur Deo. Idem de bono Persevirantia, cap. 13.

Ob. 5. Possumus resistere S.S. vocarrei, Att. 7.51. ad salutem scilicet. Ergo (quod est ejustem sacultatu) libere

pollumus S.Sto affiftere.

Sol. S. Sro possimus resistere vocanti externe per verbum, non interne convertenti per grasiam siexanimam, & vorticordiam. 2. Alia est ratio labilitatis ad malum, alia libertatis ad Borum. Lapsus enim induxit pronitatem ad malum, sed abduxit ab omni bono salutari omnes nostras inclinationes & assessime.

Ob.6. Abíq: Libero Arbitrio necessitas incumbit peccandi, qua excusor à peccato, & Deum facit iplius authorem.

Sol. Necessitas illa erat contracta nostro lapsu voluntario, unde Homo abutens suo libero arbitrio & se perdidit, & liberum arbitrium. Non Deo ergo ascribatur illud malum, quia ille secse hominem ressum, sed inse se insinitu immiscuit questionibus. Eccles. 7.30.

Ob.7. Sublato Libero Arbitrio frustra essent ad bonumsuassones, aut ad malum avertendum proposita mine vel

pepe.

Sol. Oftendunt pracepta hujusmodi, vel monita, 1. Non quid possumus, sed quid ex officio debemus prastare, vel quid per gratiam (non ex nobis) facere possumus. 2. Mine & monitalicet non convertam impios, deterrem tamen illos, ne pejeres evadant, nemo enim tam deplorate est conditionis, quin aliquid restat in eo, quod melioretur. 3. Libertas est triplex, 1. à quo, 2. in quo, 3. ad quod. Libertas à quo, est vel 1. desendenie, 2. coactionis, aut 3. impedimentorum. Independens est tantum Deus; Cogi non potest voluntas. Impediam tamen ex contractà in lapsu pravitate. Unde sicut in sau

Aug. Enchi-

Sta

n

ni

in

ai ti stau hominis instituto erat integra, & in statu restituto, est per gratiam restissiona, sic in statu destituto manet in naturalibus, lesa, in moralibus, illusa, in speritualibus bonis prossis illisa, non quoad facultatem, qua manet (ut in Horologio deordinato indicatur aliquid, sed non quod indicandum) verum quoad restitudinem, quant issa non potest sibi restituere. Ubi interim non tollitur potentia indisferentia ad boc, vel issua amplectendum, sed deordinatur in bonis executio, & avertitur propensio à gratia penitis redintegranda, ut ea tandem voluntus sit tanto liberior, quanto gratia est subjectior. Aug. Epist. 89. Confer. Lectionem nostram Tertiam de conversionis modo.

#### QVÆSTIO. V.

## An Concupiscentia in renatis maneat peccatum? Aff.

Oncupiscentia vel Licita potest esse, vel Illicita. Licita ad Bona anime aut Corperio consequenda, de qua non agitur; sed de illicita, 2. Que potest esse cum consenso, quod peccatum esse actuale agnoscitur, vel sine consenso, innata Carnis contra Legem dei Rebellio, 3. Hec solummodo hic examen subit, an etiam in Renasis maneat pocatum. Ass. Quia

1. Concupiscentiam nesciebam (esse peccatum) nisi lex dixisset, Non concupisce, Rom. 7.7. Sed omnis abouta est apagna. 1. Joh. 3. 4. A quo mortis corpore Apostolus exoptat li-

berari, Rom. 7.24. Ergo.

2. Carnalia ista desideria ativersus animam militant. 1.Pet 2.11. & poshua capus legi Dei non subjicitur, nec potest, Rom. 8. 7. quacunq, autem sunt hujusmodi, sunt peccata.

3. Appellatur varia apartia, pecenum circumcingens, & pondere

pondere deprimens, ne per tolerantiam præpositum stadium decurramus. Heb. 12. 1. quod inhæret ut rubigo ollæ, quæ sacile destricari non potest. Ezech. 24. 6. & licet respectu subjecti, quod inscit dicatur morbue, ratione tamen Legis quam violat propriè conseatur peccatum, ut peccatum originale, cujus est surculus.

4. Peccatorum est fata mater, seu serosa, Jac. 1.15. quam regeneratio quidem tollit, non ut non sit, sed ut non imputetur, & manet in renatio, sed non regnat, quia ad lustam tantim manet & non ad condemnationem, nec simul & semel in via extinguitur, sed gradatim, ut prorsus aboleatur in transitu

ad patriam.

5. Per hoc care concupilcit adversus spiritum, ut spiritus adversus carnem, hæc enim sibi invicem adversamer, ut non quæcunq: volumus, ea faciamus. Gal. 5. 17. quæ peccati nimium manifesta sunt Symptomata.

6. Ob impuplar serles inter catera peccata contaminantia, ira Dei venit in emmes comunacci, Col. 3. 5. 6. Ergo ejusdem census cum cateris peccatis quoad reatum saltem

est habenda.

7. Concupiscentia carnis, adversus quam bonus concupiscit spiritus, & peccasum est, quia illi inest inobedientia contra dominatum mentis, & pana peccati, quia reddita est mericis inobedientis, & causa peccati, defessione consentientis, & contagione nascentis. Aug. cont. Julian. Pelag. lib. 5. unde Cajetanus, Peccatum est formaliser, pro quanto est pars peccatioriginalis, in cap. 7. ad Rum. v. 8. per quam natura nunc inficie personam, Ut persona primicus infecit naturam.

### Objiciunt Pontificii.

Ob. 1. OMne peccatum est probibitum. Atqui concupicentia non est probibita, nam omnis concupicentia est vel ordinata ad honum, quae laudabilis, vel deordinata ad malum julq; idq; vel cum confensu, ut concupiscemia alicujus uxoria vel domus, & hæc prohibetur tantum in ultimo mandato ut peccatum actuale: vel sine consensu, & hæc est naturalia pronitas, nec prohibita, Ergo nec peccatum.

Sol. Mandatum interdicit in effettu conspicuo enufan latentem. Ut non concupisces uxorem proximi de fallo, nec eò appetitus erit inclinatus. 2. Concupiscentia natura: corruptae est, vel ad sui conservationem, & ita non est peccatum; vel ad

illicitum inclinatio, & ita est peccatum.

Ob.2. Peccatum illud non habetur nostrum, quod ipsi non patravimus, sed concupisensia illa nos invitos captivos rapit, ut dicamus cum Apostolo. Ego non operor illud, sed quod inhabitat in me peccatum, Rom.7.17. Ergo utcunq; in se peccatum habeatur, resistentis tamen non videtur peccatum.

Sol. In Adamo nos omnes rei facti fuimus, quia nos omnes fuimus, quod ille unus eras, unde natura corrupta ad nos quatuor emanarunt vulnera, Ignorantia in intellectu, Malitia in voluntate, Infirmitas in irafeibili, & Rebellio in concupifeibili. Aq. 1. 2e. q.85. ex Beda. 2. Apostolus non se immunem pradicat ab hoc peceno, sed id agere ex ductu spiritus, ut non regnet in eo illud pecestum.

Ob.3. Pana peccati non est peccatum, sic enim peccatum esset mors, & Dem autor peccati, qui insligit panam, Sed concetiscentia tantum est peccati pana. Ergo non est pecca-

tum.

Sol. Non tantum est peccati originantio pana, sed etiam causa vitiosa allualio peccati, & ipsum etiam peccatom, quia adversus legem Dei obnititur. Aug. cont. Julianum Pelagian. 1.5. c. 3.

Ob.4. Partue cum matre non est confundendus, sed concupifcentia parit peccatum, quod prinsquam confumnetur, mortem non inducit, Jac. 1.15. Ergo obsietrix potius dicatur peccati quam peccatum.

Sol. Partus fequitur ventre (ut loq. Jur.) & eiulle eft cum

3 da

da est ex frutiu, & qualis Mater, talis Filia, peccatum igitur parit peccatum. 2. Contradistinguit autem Apostolus concupilcentiam, non peccato in genere & absolute sumpto. Sed peccato consummato, ex opere externo protuberante.

Ob.5. Peccatum est subjettere in Anima, sed concupiscennia est cantum in carne: nam Novi (inquit Apostolus) non habiture in me. hoc est in carne mea, bonam. Rom. 7.18.

Sol. Subjectum, Que, peccati est care, subjectum vero, Qued, persona quia peccatum primò intravit ratione corpora ad inficiendam animam. 2. Apostolus per carnem non intelligit propriè molem corporam, sed tropicè carnales offettus.

Ob.6. Si peccatum illud effet propagation à parentibus, tum conjugium effet declinandum, ut declinaretur peccatum. Sed

illud non ferendum.

Sol. Concupicentia non est effectus conjugii; sed affectus corruptæ natura, quem non intendunt parentes, licet per accidens promovent, ut natura producit monstrum, quod non intendit.

Ob.7. Baptismus nobis obfignat regenerationem, per quam generationis naturalis sordes abluuntur. Ergo commissionis hac extinguitur in renatis, sic ut in talibus non potest esse

peccatum.

Sol. Regeneratio ista perficitor non simul & semel, sed gradatim, per quam tollitur rectus à persona, ne illum damnet, non à peccato, ut non sit damnabile, Tolli igitur dicitur in renatis, non quia prorsus eradicator, sed quia intervenit venia, ne noceat.

QUEST.

### **渤海南南南南南南南南南南南南南南南**南

#### QVESTIO VI.

## An omne peccatum sit sua natura mortale, & à Deo tantum remissibile? Aff.

#### QUIX.

Inimum peccatum executionem inducit, Deut.

27. 26. & makdidus omnis, qui non manferit
in amulus, que feripta funt in Libro Legis, ut
faciat ea, Gal. 3. 10. cujus non Ista vel apex violandum,
quia qui folvit unum ex mandatis minimis, minimus, h.e.
nullus erit in Regno colorum, Math. 5. 19.

2. Quisquis totam legem servaverit, impegerit autem in

uno, damnas factus est ounium, Jac. 2.10.

3. Omne precatum est legis transgressio, 1. Ioh. 3. 4. qua infiniti Legislatoria autoritas violatur. Ergo aternam mortem demeretur.

 Natura vel minimi peccati est mortifera, quia est ejustim rationia cum natura peccati atrocissimi. Ergo implicat, ut ea ex parte veniam consequatur, licet comparate pecca-

tum levius, graviori fit minus puniendum.

5. Ejuldem est solvere, cuins est ligare, sed obligat Dei tantum mandaum, ne peccemus. Ergo si peccenus, Deus solumnodo, & non alius potest remittere, nisi ipsius nomine. Ergo sum, qui deleo iniquitates tuas propter me, & peccatuum tuorum non recordabor, Isai. 43-12.

 Salvator probat hanc Judzorum Theim. Neminem poffe peccata remittere niti Deum, eog; nomine probat fe

aupaitate

autoritatem habuisse divinam, quia peccata remittebat Paralytico, Math. 9.6. Ergo solius Dei est vel minimo peccaso veniam concedere.

7. Sanguis 7esu Christi Filii Dei mundat nos ab omni

peccato, 1. Joh. 1.7. Ergo

Confiseor, tundo, conspergor, contero, fundo, Signor, edo, dano, pera, hac ventalia pono.

Posita sunt tantum bypocitice, niti à side procedant, apprehendente & applicante Christi propinationem pro omnibus peccatis nostris.

#### Objectiones.

Ob.1. Q Uzedam tantum peccata gehenne addicuatur, Mat. 5.23. Ergo levima eximuntur ab inferne-

li pena. Ergo non funt sua Natura mortalia.

Sol. Parabolæ non urgenda sunt verba & circumstantia, sed scopus. Scopus autem Servatoris erat, ostendere homicidion, non tantum consistere in alsu occidendi, sed in irritantibus consumeliis, quæ licèt pecena sunt leviora patrato homicidio, reum tamen peragunt violati mandati, quod atermon supplicium meretur, licet non aquè grave.

Ob. 2. Fanum & stipula non condemnant, derimentum enim patietur, ipse autem qui ista congerit, salvum erit, sic tamen quasi per ignem, 1.Cor.3.15. Ergo natură suâ non

videntur hujusmodi esse gehennæ pabulum.

Sol. Non quaritur de successus pecatoris, sed peccati demerito, condemnabile est semper peccation, licet interveniente resipiscentia & misericordia, peccation actu non condemnet.

Ob.3. Invincibilis ignorania, ut peccatum Abimelech, Gen.20.4.6. & talia que Deus non respexit, Act. 17.30. sunt renialia, idq; natura sua, quia sta Deus de facto Abimelech, scio (inquit) te in imegritate cordis tui fecisse illud. ideoq; sebibui te, ne peccares in me, Gen. 20.6.

S.J.

Sol. Invicibilis Invantia, excuser à tento non à tota (un loquuntur Scholz) Abimelecum labente retrante Deur, ne ule terios corrueret. Talia autem non ex nama sua, sed Dei mifercerdia, vel ex hominum induspentia, non ex divinz Justiciz severitate. In soro (ut loquuntur) soli non poli venialia habeamure.

Ch. 4. Datur presentes non ad materia. 1. Joh. 5, 27. ex quo minimus fit quifpiam in regno corlorum. Mat. 5,19. Sed non exclusur à regno. Ergo hujusmodi peccata non sunt mor-

talia.

Sol. Non ad mortem dicitur, non quia tale est sua natura, sed ex eveniu, ut opponitur peccato ad mortem, pro quo non est erandum, & minimus in regno coclorum, sensu Servatoris est nullur.

Ob. 5. Quedam recesta expiari potuillent per ceremonialie Alt. 13: 30 de per elementos redimi. Den. 4:37. Ecgo fuerunt estibila:

Sol. Ceremoniz adumbrabant Christum, fine quo nec vilebant eleemosynz. 2. Eleemosynz abrumpunt progres-

um in peccando, non expiant peccatum.

Ob. 6. Ligata, & Soluta a ministris in terra, ita ligata & Soluta erunt in celis. Mat. 18. 18. 19.9. Job. 20. 23. Ergo possunt Sacredotes, prasertim confitentibus, venium conce-

dere , & folus Dem non remittit.

Sol. Absolutio est ambaritativa solius Dei, ministerialis vero fractum Evangelii, qui remittunt poenas infligendas ab
Ecclesia, in causa scandali, quo ad censuras, & multiam, non reanum peccasi, ut à Deo non puniatur, & ministrorum est ex officis,
sic declarare & pronunciare partitentibus remissionem, allorum
vero, ex charitate, & occasionaliter.

Oh. 7. Parres & jengue neu ale & abfolusionen fer-

Sel. Sed non ferju mi film, quod filence de la la la veròm quoad evenium, qui a fidelis ob commission impettat venium, 2. vel faltens, qui a buius modi potest esse delictum, quod R benevolentia De Peccaro.

130

benovolentia humans possie excusare. August. Enchieid.

Spemeapis fore quiequid ago veniabile apul te, Quantiberindigium venia fectame Jaquerve. Unde patet illos non absolutionem aliam unquam Agnoviffe,prætes declarativam, & miniflerialem. r. a. de l'america de c. e. r.

A more than the state appearance in manage of the A purchase seems bear by their days Charles of the state of the sta

SLEET BEWEIGHT TO SEE THE STATE

nest without theme of the according

profit and a society of the second

digration in the think has been been been



## 全全全全全全全全全全全全全全全全全

QVESTIO VII.

## An peccatum in S. S" nunquam veniam consequatur? Aff.

QVIA,

Vifquis locutus fuerie adverfur S. Seam, non remininar ei, neq; in boc facule, neq; in fuuro, Mat. 12.52.

2. Qui blaffhemaverit S. Sram, non habet remiffenem in eternion, fed damnar erit eterni judicji, Mar. 3.29. Luc. 12.10.

3. Impossibile est, ut sic apost mantes ad pocuiters lans rometenue, quia excisseum sibi ipsis filium Dei, & ad ignominiam exponunt. Heb. 6.6.

4. Sic prevaricanibus nulla relinquitur bestis, sed horrenda quadam judicii expediatio, & ignis server squi devaraturus est adversarior, Heb. 10.26.27.

5. Est illud peccation ad mortem. 1. Joh. 5. 16. Ecgo atorna morte puniendum.

6. Pro quo non eff orandon, ibid. Ergo talis peccator eft conclamate fici, & deplorate falutis.

 Excludit ultimon falutis median, quia farguinem pacti profanun ducit, & Spiritum gratiz commelia affeit. Heb. 10: 29. Ergo impossibile est ut cemissionem & falutem confequatur.

R 2

Objettiones.

#### Objectiones.

Ob 14 1 Qlo mortem peccatorin Exerbiel: 181324 Ergo nec

illing, qui in S. S. peccaverit.

Sol. Nempe penitentiam agents, sed buie petento adharet, 1. finalis impenitentia, 2. presomptio, 3. obstinacia, 4. impugnatio agnita veritatis, 5. desperatio, 6. invidentia fraterne gratia, 7. transitus à Christianismo ad Judaismon, Turcismon, Ethnicismon, aut Arbeismon, ex quibus omnibus, vel aliquibus constatur, conser. Ag. 2. 24 q. 14. Ar. 2.

Ob. 2. Quorum remsferitis peccata, reminunter ijs, hoc promission Apostolia, Job. 20.23. Math. 18.18. & corum successoribus, Ergo Sacerdones hodie possunt peccation in S. S. re-

mittere, aliter non valeret hac promifiq.

Sol. Remillio talis przfupponit refipifcentiem, quam pec-

catores in S. S. nunquam affequentur.

Ob. 3. Quodeung, solverir in terra, salutum erit in Calo, Mosb, 16, 19. Hac concellum erat Petro, & Successionism. Ergo Papa, & Efiscopi saltem possum hoc percenum remittere.

Sol. Quodeung; solvitur in terris per claves Calestes datas à Christo juxta verbum ipsius, solutum erit à Des sed claves sos alium induscriseum non aperiunt hanc seram, nec claves verbi divini, ubi opponitur ab obstinato obex, uve ressultum.

in Ob. 114. Use ad sepuagies septies indefinité peccata sunt remittende, Mai. 18. 22. Ergo etiam bes peccasan inter catera, Ergo etiam à Des remittetur, quia promptior est ad remitmittendam, quam homines.

Sol. Remittendum est peccatum penitemibus in Ecclesia, sed box peccatum, quia exclusit Deson und cum Ecclesia, se penitemia, exclusit peccatorem ab omnibus remissionis mediu.

Ob. 5. Paulus vastans Ecclesiam, Petrus negans Dominum contra conscientiam, consecuti sunt misericordiam, sed isti pec-

carunt

orunt in S. Stum, Ergo hoc percatum est remissibile.

Sal Bentu facitan imerantia, Petru ex infirmitate, & peni

tenti pur police e percula led hac percula el ex felina a setta in Julia. E Juliani enfleta, que dedignatur pernicuntamenta accumulas femper iram in diem itz, Rom 2.5.

Ob. S. Patres efferial lurius pecesti remissibilitates. De nullo deferbalate est (incluie Augst) de verb. Bost. Set 12. quita Detty fanos ome infermitares. Pful. 103. 3. Repostado omnibus iniquitatibus, es puens est confessiou ramos olez runtus. inferere Ront. 11.23 Ergo & refiguere peccantem in S. Sun,

2. Sanat Deus omnes infirmitates, sed non obstinatas malitios, 3. non quæritur de Dei potentia, sed voluntate. Remissibile eft percatum ex parte Dei , fed non rei, ideoq; dicitur, Non remittetur actu, non irremisibile potentia, non negatur poffe remitti , Poseft remittisti Deo placuerit.

Ob. 7. Sebolatid huic sectato concedent extraordinariem remissionem, Ergo actu potest remitti extraordinario. Aq.

22ª. q. 14.

Sol. Si aliquod peccatum gravistimum & atrocistimum actu remittetur , inde apparet , illud non fuille keres tum hoc in S. S. dequo agitur: hoc enim precettos vidento non morson, fed fider, cum aliquis fic prorfusex destinata malitia deferit Chrifton, & S. Sti. ultimum duction; & transfe in Atheifmi, fen infidolitatem,nam talis le privat omnibur falutis, medie, unde implicat, ut falutem consequatur. Confer. Bucan. Loc. 17. Sed przcipue Dollifimum Brochmandum Selandiz Epifogum Systemat. Theolog. vnivers. De peccat. Cap. 8ui. Q. 10.&c,

> R 3 CAP.



# De ECCLESIA.



X Majfa peccati Dem pto infinita fua mifericordia, quos voluit, evocavit, qui cetus evocatorum dicitur Ecclejia. 2. Elt anteni Ecclejia cerrus electorum munerus per exernum Dei decreum Prædeftinatus, non ex prævifa fide, vel operibus, fed ex mero ipfins

Beneplacito, ut conformes herent filio iplius, & ita eventi, juftificati, & fantificati, eternam tandem confequerentur gloriam. 3. Relictis interim in fordibus (in quas feiplos przcipitaffent) Reprobusus ob, pro, vel propter peccata fua justifiime damnarentur.

In Feelesia despicienda sunt ipsius 2. Membra.

2. Disciplina.

De

#### Design Moure pracipue occurrente discutienda.

- 1. Ecclesia si certus Elettorum momerus ex massa peccati, pro mero Dei Beneplacito, tocaliter & finaliter à Gratia numquam excidens?
  - 2. Ecclefe elellumm in Militamem & Triumphantem 10-
- 3. Ecclefie Militans femper fit glariofe vifibilis?
- 3. Visibilis Ecclesia cujulvia Determinatio in rebus fidei, five in Concillo, store alias, crevi & eccenini fit subjetta?
- 5. Penes Concilism generale fit suprema in servis litium: Ecclesiasticarum Decisio?
- 6. Ordinata Evangelii promulgatio, & folennis Sacramentorum administratio, in publicis conventibus, charalleyes funt pracipui visibilis alienjus Ecclefia?
- 7. Estre Ecclefiam Catholican falm utienid, in fun Reli-

QUEST.

An

C-

### 

QV ESTIO I.

An Eccle sia sit certus prædestinatorum numerus,ex mero Dei beneplacito, sinaliter aut totaliter à gratia nunquam excidens? Aff.

#### QUIA.

Leginnos in Goristo ante jastion mundi fundamentum, & —— Predestinavit pro sna voluntate benevola —— secundum propositumesus, qui operatur omnia secundum concilium voluntatis sux, Ephes. 1.4.5.11. Ergo ex Eletiis constat Ecclesia, qui tales siunt, non ab externo aliquo motivo, sed ex mero Dei Beneplacito, quod firmatur.

2. Nondum natis pueris, & cum nihil fecifient boni. & mant, nt proposium Dei, quod est secundum ipinus electionem, non
ex operibus, sed ex vocante firmum maneret, dithun est Major
serviet minori, Rom. 9.11.12. Ergo electio non est volentis
neq; currentis, sed miserentis Dei, v. 16. Qui cujus vult miseretur, & quem vult indurat, v. 18. pro jure suo in creaturas,
quod infissicis majus est, quam siguli in suom lutum v. 21.

3. Servavit nos, & vocavit nos vocatione fancta, non ex operibus nostris, sed secundum proposition suum, & gratiam, que data est nobis in Christo Iesu ante tempora secularia, 2.

Tim. 1.9.
4. Quos præscivit, illos Predestinavit, conformandos imagini filii jui, quos Predestinavit, hos & vocavit, justificavit, gle-

rificavit,

rificavit, juxta catenam Apostoli, Rom. 8. 28,29,30.

5. Impossibile est,ut eletti feducanur. Mat. 24. 24. Mar. 13.22. Ergo non possunt excidere à gratia, quia illes & non De Predeft. alios, quos pradefinavit, vocavit, jufificavit, glorificavit, illo utiq, De Pradep.

fine, qui non habet finem, ut habet Augustinus.

6. De eisdem solidum stat Dei fundamentum habens sieillum hoc, Novit Dominus cos, qui funt fui. 2. Tim. 2.19. quos Datos à Parre, cuftodit filimout vitam consequantur aternam. lo. 17. 2. 6. 9. 11. 20. & non rapiet es quifiam è manu iplius, Jo. 10, 28,

7. Qui natus eft ex Deo, peccation non facit, quoniam femen iplius in eo maner, nec potest percare, eo quod ex Deo naun eft, 1. Joh. 3.9. Ergo finaliter aut totaliter non excidet.

#### Objectiones.

Ob. 1. D Eus elegit supulpose quos prasicivit conformes futuros filio iuo. Ergo ex pravifis operibas Rom. 8.29.

Sol. Indicantur ibidem pradestinationis effectiu, & media, non caufe, aut motiva. 2. tit pateat, ad quid predeftinamer, & quibus media ( nempe per conformitatem cum Christo) ad eloriam perveniamus, non oftenditur quare Deus hune prz alio prædestinavit, quod controvertitur.

Ob. 2. Electio fit ex precognitione Dei patris ad sanctificationem fritius, qui nihil allud intueri potuit, preter fidem in Christi obedientiam, & fanguinis afpersionem, 1. Pet. 1.2. Ergo pravifa fides recte estimetur electionie motivion, potius quam

medison.

Sol. Non respexisse Deum fidem , ut causam electionis, sed ut executionis medium, oftendit textus aconomia, ubi totius Trinitatis dispositio quoad efficientem media, & finem dilucide explicatur.

Ob. 3. Elegit nos Deus sieur benedixit. Eph. 1. 3. Sed Christus Christus est causa benedictionis, bidem 4. Ergo est esuja, cur Deus aliquem prædestinaverit.

Sol. Includitur Chriftus non ut motivum electionis , fed ut

caput mediorum in exequendo.

Ob. 4. Decretum electionis comprehendit tantum eos, qui Deum diligunt. Rom. 8.28. hoc est Sanctos, & fideles, Eph. 1.1. qui credituri sunt. 1. Tim. 1.16. quia sine side impossibile est Deoplacere. Heb. 11.6. Ergo nullos elegit sine previo fidei & dilectionis intuitu, aut reprobavit ex mero beneplacito.

Sol. Includuntur hac omnia ut ad salutem media, non ut electionis motiva, 2. Duplex est amor Benisseenia gratuita ex amantis dignatione, aut Complacentia, ex amati dignitate. Placeat aliquis Deo ex sua templecentia, ut postea hac sidelio, non quia suit antea sidelio, ideo Deo placuit. Quales igitur Deo placent, non Quare Deus elegit ut placerent, ex talibus infertur.

Ob. 5. Quod facit Deus in tempore illud decrevit facere ab aterno. Sed in tempore servat per fidem in Christo. Ergo

propter fidem in Christo decrevit sic facere.

Sol. Alia est decreti, alia executionis ratio. Decrevit Dem servare per sidem ut medium ad salutem, non ob sidem ut decreti tausam. 2. Decrevit servare sideles, sed non quia tales hoc decrevit, sed quia hoc instrumentalis saluis, non procatarctica, multo minus proceumena decreti.

Ob. 6. Pugnat hize doctrina cum natura Dei, qui non est I. . . . . nec aliquem dejerit, priusquam dejeratur. 3. nec vult peccatum aut peccaturis mortem.

Ezech 18. 20. & 33.11.

Sol. No Corona la culpanda est in judicialibus, non in gratuitis. 2. Deseruissent omnes Desan in Adami lapsu, unde omnes erant condemnabiles, summa Ergo erat misericordia divina aliquos eximere per electionem, & justitia, alios in sordibus à se contractis relinquere, per praterinonem, seu Regrobationem. Cur autem hos potius quam illos eligeret, vel prateriorit

nen

non invenitur causa alia, præter libertimam i obsdar, eodem autèm Actu, quo hos elegie, alios præterit, sie ut si detur electio absoluta à motivis non Medis, necolle est au voncedatur Absoluta Reprobatio. 3. ubi Peccatum rectè dicatur Casus Reprobi, non causa Reprobationis. Ut autem elegit Deus aliquos, ut essem sideles, non quia traps sideles, vel suturi erant, mili præcedeme peccato, Reprobatio enim nil ponit in reprobato, sed relinquit, ut invenit in sordibus, quas in ruinam propriam contraxerat.

Ob. 7. Evertit hac doctrina, Pietati) fludiom. 2. pracipitat conscientias, avertita; eos qui extra sum, & Christianos in-

ter le committit , Ergo nulletenus eft ferenda.

Sol. Vitio hoc fit hominum, non vanitate doctrine, qua rectè intellectà fiduciam auget in salutis certitudine, ex indubitatis criteriis. 2. Tranquillat conscientiam, in Dei conservantis immutabilitate, excitat nos ad media ambestendi & perfequenda, per quæ decrevie Deus, ut ad folunem perveniamus. Cumq; decretum hoc de quolibet Individuo sit Deo tantummodo notum, bene sperare omnes jubet de seipsis, & aliis, utcunq; deviantibus. Nam quis scit (secum quisque reputet) quid Deus de nobis determinaverit? siquidem qui nuncavertit faciem, potest me vel olios revocare, prout ipse decreverit, quando ipti visum fuerit. Confer. de Absolute, Reprobationis Decret. Lect. nostram primam.

QUEST.

long is the terminal of



QUEST. II.

#### An Ecclesia electorum in militantem & triumphantem recte dividatur? Aff. contra Socinianos.

2 U I A,

Mnes anima, ut Abraham, Isaac, & Jaacob post dissolutionem à corpore, vivant Deo. Luc. 20.
37. vivant ergo ut membra alicujus Ecclesia, Sed non militantis hic, ergo niumphamis in calis, nec sufficit dicere ipsos vivere, quia visturi sunt post resurrectionem, nam Coco inquit Textus) actu vivant, id est non desinunt esse vel subsistere inter dissolutionem, & resurrectionem corporis.

2. Christus pollicetur latroni. Amen dico tibi. Hodie mecam eris in Paradiso. Luc.23. 43. Non secundum corpus proculdubio, sed animam, Anima igitur in Domino morientium transcunt in sedes Benorum, cum omnium eadem sit ratio (ubi aggregate triumphantem constituunt Ecclesiam) nec valet aparatoram Smalcii à priscis emendicatum. Ego dico Tibi bodie, (ubi ponatur distintio) & eris mecam in Paradiso, nempe post diem Judicii. Nam evertit hoc, 1. lectio Syriaca. Ego dico nibi, quia hodie eris mecum in Paradiso. & 2. Hodie ] illud Salvatoris respondet Quando ] latronis. Siquidem illud Quando erit Hodie.

3. Paulus cupit dissolvi. Phil. 1.23. Sed cur? Ut anima ejus folata triumpharet in calis cum Christo, non ut extinguereta, vel dormiret, vel deferatur hic triumphus, usq. adultimam Judicium, quod & confirmat ultima vox Stephani,

fritim.

spiritum, non deponentis in Camiterio, sed resignantis in Christi manus. Act. 7.59. Et Angeli promulgatio Beati a millo Ab hoc tempore, qui in Domino moriuntue, ob requiem iptis concessam, & operum retributionem ex Dei misericordia, que extinctis animabus aut dormientibus, nil omninò conferant.

Apoc. 14.13.

4. Hoc ad eculum quasi representat Abraha & equionis diversa conditio, Luc. 16. 19. nec obstat, quod sit parabola, namicet omnes circumstanta non quadrent, ut de digito Lazari, & lingua Divitis, & hujusmodi , sopus tamen concludit, non expessandam esse à vivis mortuorum institutionem, 2. & ista habenda inter credita & concessa, dari calum & infernum, & hujus gaudium triumphale, illins vero supplicium exitiale.

5. Triumphans hac Ecclesia graphice delineatur in turba ista innumera, que evalisset affictiones, a in sanguine agni dealbasset stolus; cujus sub aterno triumphant umbraculo. Apoc. 7.9. &c. quod nisi de triumphante Ecclesia intelligi non-

pollit.

6. Militantis Ecclesia perpetuitat stabilitur, Mat. 28. 20. Ego sum vobiscion usq, ad consionmationem saculi 2. Porte inferorum non prævalebunt contra earn, Mat. 1.6, 18. 3. Sinite Zizania crescere usq; ad Messem. Mat. 13. 30. quæ competunt regno spirituali à Daniele delineato. cap. 2:44. Luc. 1.33. h.e. Militanii Ecclesia.

7. Aliter Christus sponsa destitueretur in terrir, & regno excideret ob desectum subditorum. Contra illud. Eph. 5. 27. Seipsum tradidit pro ea,ut eans sisteret sibi gloriosam Ecclesiam, uon habentem maculam aut rugam. V. 25. 26. 27. & illud Pauli. Nunquid Deus repulit populum suum, Rom. 11.1.

5.3

Objicium

#### Objiciunt Sociniani, Arminiani, Anabaptistæ, Arabici.

Ob. 1. MOrtui amplius non sunt, Mat. 2. 18. Ergo non possunt Ecclesiam triumphantem constituere.

Sol. Non sunt persona ut antea erant, hoc tamen non obflat, quo minus partes separatim maneant. 2. Non sunt. i.e. matri solamini, quia inter vivos esse desierum, utcunq; autem corpus occidatur, anima non potest. Mat. 10.2 8. unde post morte apparent Moses & Fliss animati. Mat. 17.3. & meminit Persus animatum incarceratarum. 1. Pet. 3.19.

Oh. 2. Suscitatio defertur ad ultimon diem. Jo. 6. 39. 40. 10 & vivificatio ad advention Christi. 1. Cor. 15. 23. Ergo in illo interstitio inter diem Judicii, & moriem, animæ dormium, ant plane esse desicrion, cum demòm juscitandi & vivificandi.

Sol. Suscitatio ista consistit non in anima vivificatione, fed in unione rursus cum corpore, unde ad vitam restituitur

perfona.

Ob.3. Mortui nil neverunt amplius, nec habent ultra mercedem. Eccles. 9.7. Ergo Ecclesia triumphans non potest ex his

coalescere.

Sol. Vel dicta luce erant sub persona voluptuarii, qui de sensibilibus tantum prasentibus philosophatur, 2, vel mortui nil seium non simpliciter, sed de hujusmundi negotiis quia aliis occupantur, nec mercedem hic habituri sunt, quia ibidem illis reponitur. 3. Vel ex externis eventibus non assimandus est piorum & impiorum status, stentibus enim & extremum quasi spirantibus sudais celebrant Asserus & Haman convivium. Hesth. 3.15.

Ob. 4. Unus cft interitus hominum & jumentorum, & æqua utriufq; conditio, ficut moritus homo, fic & ifta moritus fimiliter spirans omnia, & nihil habet homo jumento amplius, Ec-

clef.

clef.3.19.& Quis scit an spiritus hominum ascendat sursum & spiritus jummurum deorsunribidiv.21, Ac spiritus jumin-

torum (eparati non vivana Ergo nec hominain

Sol. Eadein est conditio Brutorum & hominum, quoad externam mutabilitatem & vanitatem hujus vitz; in quibus conferuntur ab Ecclesiaste, non quoad suturam salicitatem, aut instalicitatem in alio seculo, 2. & nemo novit ex seasu externo, sed ex side quid intersic intersprittum hominis & bestie, post ipsius à corpore dissolutionem.

Ob.5. Injuriofum videtur Triumphantes in codis ad judicium & examen retrahece, & proportium anteli condemnatis, ulteriorem ferre sententiam. Ergo in die tantum ultimo omnes anima subibunt judicium, cum rursus corporibus u-

niuntur.

Sol. Judicium hoc publicum totius persona, & privatum illud quod antecesserat anima, non mutat aliquid, sed perficit & absolvit quod erat inchoatum, sine cujuspiam injuria.

Ob. 6. Si anima piorum triumphent in cœlis, magno cum fuo incommodo, revocati fuerunt Lazarus & Tabitha post mortem ad irrequietam hujus seculi militiam, quod Dei boni-

tati non videtur convenire.

Sol. Extraordinaria regulam non conflituunt, nec reftitutio Lazari aut Tabithe in vitam, ipforum obfuit falicitati,qua in tantum cefferit honorem Salvatoria.

Ob.7. Patres defuncti ante Christi adventum non obtinuerunt promissiones, Heb. 11. 39. Ergo nec anima piorum jam à corpore separata, quoniam corum omnium eadem oft ratio.

Sol. Non loquitur Textus de promissionibus gloria, sed incepsal las de Christo incarnato, h. e. Christum non viderunt mission, quem præviderunt promission. Non exclusi tamen suerunt ab incarnationis beneficio sed reservati ad illud, ut nobiscum consummarentur. v. 40.

QUEST.



QV ÆSTIO. III.

#### An Ecclesia militans semper sit gloriosè visibilist Neg. Contra Pontificios.

20 I A.

Cclesia militans est vel Catholica, vel particularia.

Catholica non est omnino visiolis oculis corporeis, quia fidei est objectum. Credo Ecclesiam Catholicam, in Symbolo Apostolico, & sides est argumentum non apparentium. Heb. 11.1. Particulares autem omnes Ecclesia detectibus, & mutationibus sunt subjecta, ut 7 Ecclesia Astrica, Apoc. 1-2. & ista Ecclesia Corinthiaca, Galatarum &c. Et, reliqua, ad quas scriptit S. Paulus Epistolas, Ergo nulla suit semper gloriosè visibilis Ecclesia.

2. Non venict regnum Dei, ita ut observari possit, neq; dicent, esse bie, aut esse illie, regnum enim Dei intra vos est, Luc. 17.20. sed istud regnum Dei est Ecclesia Dei militans. Ergo non ex pompa, aut splendore externo est astimanlum, qua patent oculis, sed ex unione interna cum Christo per sideni, & communione cum proximis per charitatem, & consensu cum verbo

Dei quoad doctrinam.

3. Eccle la est copus Christi mysticum, 1. Cor. 12.27. Eph. 1.23. Donus Dei spiritualis, 1. Pet. 2.5. Et non est Judeus, qui in prepuio est, sed qualis est in ab condito, cujus laus non ab hominibus, sed ex Deo est, sem. 2.28, 29. Atqui talia mystica & spiritualia aspessum estugiunt. Ergo non sunt gloriose visibilia.

4. Novie

4. Novit tantim Doninus, qui sunt sui. 2. Tim. 2. 39. unde numerus iste dicitur bortus conclusus, & sons signam in Canticis, adeò ut de membris hujus Ecclesia nemo nisi ex effetisi sidei & charitatis judicare possit. Augreont. Donatistas. 1.5. c. 2. intuetur enim Dominus non eccorer, sed augustar. 1. Sam. 16.7. ideoq; templum quod hominibus videatur speciosm & spatiosum, à Domino visitante spelunca latrenum inveniatur.

5. Prædicit Christus discipulis. Amen dico vobis, quia plorabilis, & slebitis vos, mundus autem gaudebit, Joh. 16.20.
33. In mundo pressum babebitis. Per multas tribulationes oportet nos intrare in regnum Dei, Act. 14.22. Omnes qui piè vivere volunt in Christo Jesu, persecutionem patientur 2. Tim. 3. 12. ut sub Pharaone, Nebuchadnezar, Antiocho, Ecclesia Judaica. Sub Ethnicis, bareticis, & Antichristi tyrannide Ecclesia Christiana, Quomodo igitur salicitus externa temporalis, qua mundo siat visibilis, vera ejus potest essenta temporalis, qua mundo sat visibilis, vera ejus potest essenta temporalis. Antiocho su su sult Bellarminus, cum in hac visibilitate cedat hodie Romana Ecclesia Mahunetanis & Ethnicis.

6. Seprem ista hominum milia, qui Eliam Prophetam latebant, veram constituebant Ectesium. 1. Reg. 19. 18. At in publicum non prodibant aspectum, ut essent Ectesia visibilis. Ergo concedenda est aliqua Ecclesia invisibilis, non in se, sed mundo, qua tantum abest, ut sit gluiuse conspicua, ut locum ubi caput reclinet, cum servatore non inveniat.

7. Muller fuglt in Eremon, ibiq; latitat, Drace illam perfequitur ut propagator eam efficiat, Apoc. 12. 15. h.e. fromine ab coegesto absorbeat. 2. Conculcanda est Civitas sensia ab hostibus. Apoc. 11.2. 3. Occupabit propas iste templom Dei, 2. Thest. 2. 8. magnos & parves coget ad ipsius obsequium, ant interficiet. Apoc. 13.15. Atqui ista omnia certamina & afslictiones predicunt militanti Ecclesia. Ergo non expediandom est, ut ea sit in hoc mundo gloriose visibilis, sed ut Luna (cui conserunt illam Pares) modo nube abdulla, modo corniculata, aut dimidiata; modo laborans sub Ecclipsi observetur.

#### Objectiones.

Ob. IN fole politic Tabernaculum firum, Pfal. 19.5. h.e.in manifetto politic Ecclefium firum. Ang. Bellar. de milit. Ecclef. 1.3.c. 12. Ergo Ecclefia est semper glariose visibilis.

Sol. At Sol aliquocies mibibur occuleatur, nonnunquam Ecclipfin patitur, quavis nothe fub Horizone deprimitur, unde non femper gloriosè est conspicurs. 2. Textus non (ut vulgaris) Hebraitè sie se habet. Sali possit Tabernaculum in ipsis, nempe in calis. Dedit Deus soli lacum gloriosma. Quid hoc ad Ecclesiam? 3. Augustini accommodatio Alegorica, illustrat tantum, non probat. Non negamus nos Ecclesiam Casbolicam in multis particularibus esse visibilium asserimus interim cam aliquando posse ad tales redigi augustias, ut publicè non appareat. Quemadmodum factum suit in tempore passonis Christi, & suturum sub Ansichristo. Nam cum venerit silius hominis, num sidem inveniet in terrait Luc. 18.8.

Ob.2. Civitàs fupra menum polita non potest abstendi, Mat.5.14 fic ut confluant ad cam comes gemes. Ila-2.2. Sed illa Civitas est Ecclesia. Aug. de unitate Ecclesia.cap. 14. Esgo

Ecclefia non poteff occultari.

Sel. Non Ecclefien, sed Apollolos in primo illo loco respicit Salvaror, quotum delirinam & conversationem moner rotius mundi censuris esse exposita, unde incumbit illis, ut pri & folicità se gerane. 2. Mons iste est compitant cum quarentibus in Scripturi, non in pumpatito superflictiorum apparatu. 3. nihilominus mons talis & civitas sic potest nubibas & caligine obducitut aliquoties apetum fugiat.

Ob. 3. Atendite vobis, & aniverse grezi, in quo S. S. possite vos Episcopos, regere Ecclesiam Dei, Act. 20.28. Sed quomodo poserant regere Ecclesiam Dei, quam tion noverant. Bel-

arm.V.S.

Sol

Sol. Regunt Episcopi Eecksiam quosd externam professionem & disciplinam non quosad internam cum Christo unionem, ubi Rectores & Subditi possum ette Sedullires, & Sedulli, ut videatur ibi vera Feelesia, que non est a, ubi non unus Episcopu Ecclesiam regit Catholicum, conspicuam & gloriosam, sed particularis perticularem suam Discassia, pro ut S.S. videbitur.

Ob.4. Hzc tibi scribo Fili Timother, ut scias quomodo te oportet conversari in dono Dei, quz est Ecclesia Dei vivi, columna, & stabilimentum veritanie. 1. Tim. 9.15. At fane non poterut in ea conversari, nili serre quantum ellet, & columna &

firmamentum fant fatis vifibilia."

Sol. Non negaverit quilpiam Ecilofiam aliquoties forme, inqui pius paftor conspicuam navet operam, illud tamen non obstat, quo minds percutiatus pastor, & distrahantus oves, dum hyperita Ecclesia obtradant lavora pro Christi ponsa, & columna jactant, & firmamenta, absq. Scriptura fundamento, sic ut talia reterna conficianus, denn apprimento ac laterant genuina membra vera Ecclesia.

Os. c. Die Ecclefie , inquit Salvater, ubi finiantur lites, quod fi litigantes Ecclefien non audien, fint tanquam Esbnici & publicati. Mat. 18.17. At hoe fieri non potesti, fi invisi-

bilis Ramatur Ectefia.

Sol. Per Ecclesiam hic Salvan non intelligit Ransaum, que actinuc non vagiebat in casis, sed quemilibre particularem contum, etiam ubi dus vel tres in nomine Domini ampregnatur, cujus litigantes sunt membra. V. 20. 2. Nil statuitur igitur hic, ut quelibet particularis Ecclesia Ransau appellet, ut omnium Dominium specitatissimam, & gloriosissimam ad finiendas lites, cum duo vel tres juxta Domini ditionen, minori cum molestia, stropius & impensis domi transigant negotium.

Ob 6. Si opertum est Evangelism noftrum, ils qui percunt opertum est. 2. Cor. 4.3. Ecce Pauli cenjuram adversus omnes

qui affirmant Evengelium posse abscondi.

Sol. Aliud eft Evangelium, aliud Ecclesia, potest enim esse fallio aliqua, sastuoja & gloriosa, que arroger tibi numen Eccle-

fie Catholice, dum Evangelium è manibus expetentium prorfus subducat, ant commentis suis traditionariu penitus pervertat & abscondat. Videat autem Roma ne pereat ob talem imposiuram. 2. Nec semper deprehenditur veram illic esse Ecclesiam, ubi coetus aliqui clamosinis crepant Evangelium. Videmus enim cation hominum, qui est Ecclesia, sed quòd catus iste sit Ecclisa non videmus, sed credimus, Bell. 1.3 de milit. Eccl. c. 15. Ergo homines tantum sunt objectum visus, Ecclesia sidei. Ergo Ecclesia qua Ecclesia ex Cardinalis consessione non est visibilis, quòd nos veram esse contendimus.

Ob.7. Si Ecclesia aliquando si invisibilia, periclitabicureorum salus, qui ab extra eam quærunt, vel cupiunt illi aggregari. 2. Deinde invisibilia ista Ecclesia vel sidem suam prositetur, vel non. Si non, non est Ecclesia, nam ut corde creditur ad Justiniam, sic ore sit confessio ad saluem. Rosn. 10.

Sin fidem profiteatur, quomodo est invisibilis?

Sol. Fidem profitetur privatim, ut potes, non publice ut cupit, paratus semper ad publicam udei Apologiam, & Martyrium ob candem subeundum, si res exigerit. 1.Pet. 3.15. 2. veritatem profiteri & latere non sunt arvam, nam qui in occulto, cum aliter non potest, sic profitetur, palam à Dunino remunerabitur. Summa est. Ecclesia veritatem non astimandam esse ex aspetiabili, & externa pumpa & gloria, sed ex pura verbi pradicatione, & sincera sacramentorum administratione, juxta sacra Scriptura indubitatam normam, quod uberius patebit in sequentibus.

QV ESTIO.

#### 項前面的資本的資本

QVÆSTIO IV.

An Eccle siæ visibilis determinatio, sive in Concilio, sive alias, sit errori, Gexamini subjectad Ast.

#### 201 A.

Mnes homines erraibm sunt obnoxii, Rom. 3.4.

2. Ex parte tanuum, seimus, & ex parte prophetamus. 1. Cor. 13.9. 3. Tu qui side staz, nosi altum sarce, sed time. Rom. 11. 20. & qui existimat stare, videat ne cadat, 1. Cor. 10. 12. Ergo vel seas sun vel junctim sumpti, omnes homines possunt errare, labi, decipi,

2. Promissiones de veritate retinenda nou absoluta sunt sed conditionales aut Dicebat. Ergo Jesus ad eos qui crediderunt et, si vos manseritus in sermone muo, vere discipuli mei critis, & cognoscetis veritatem, & veritas liberabit vos. Job. 8.31. quam neglexerunt conditionem, multi discipulmum, qui pedem retulerunt, nec amplius cum eo versabanum. 10.6.66.

3. De facto erravit U. T. Ecclesia in erigendo vitulo aureo. Exod. 32. 2. In colendio idolio, sic ut diu manserit sine
Deo vero, & absq. sacerdote, dollore, & absq. lege. 2. Chron. 15.
3. Sic in N. T. sub Apostolio, Galatz errarunt in Justificatianis, Corinthii in Resurcitionio Articulo. Ergo hoc Ecclesiis cujusvis seculi, potuit, & potest obvenire.

4. Prædictum erat à Servatore ut excitarentur pseudochristi, & pseudoprophera, & ederem signa magna & predigia, ità ut seducant (si sieri possit ) ipsos electos. Mat. 24. 24. sic à Paulo. Ego seio quouiam intrabunt post discessionen meam

1. 3

baji graves intet vos, non parcentes gregi, & ex vohis ipfis extergent viri loquentes perversa, ut discipulos post se abstrabam. Act. 20. 29. 30. 3. Nec aliter Penns, sucrunt etiam pseudoprophete in populo, & inter vos erum falsi doctores, qui sub-introducent hereses exitiales, & eum, qui emit eos Dominum negantes, quos sequentur multi, per quos via veritatis blasphemabitur sictis sermonibus, populum Dei negotiantes. 2. Pet. 2.1.2.3. Ergo solicità ab unoquoque omnia, pro cuiusquimodulo sunt probanda, ut quod bonum est retineant, 1. Thess. 5. 21.

5. Constat Concilia generalia, pracedentium Conciliorum generalium decreta in rebus ad salutem spectantibus resixisse, & damnasse, ut Concilium Ariminense, Niceni primi, Chalcedonense, Espesini secundi, Florentinum, Constantiense & Basiliense & C. sic Orientialia Occidentalibus, & Papa Papis contradi-

centes quis non observavit?

6. Jubemur probare spiritus an sint à Deo. 1. Joh. 4. 1. Scrutari Scriptura, , Jo. 5. 39. & laudantur Berænses, qui Doctrinam Pauli revocarunt ad Scriptura examen, Ac. 17. 11. Sed Ecclesia alicujus infallibilitus ista omnia excluderee,

Ergo non est admittenda.

7. Si infallibilis sit Ecclesia, tum vel Carbelica, vel aliqua particularis, sed de Carbelica non est controversia, que includit Christiam & Apostolos (& est omnium lacorum, & temporum) nulli errori obnoxios, Particularis autem quevis ab erroribus non potest esse immunis, quia tum nunquam opus esse aliqua in illa reformatione, per Concilia, Pralatos, vel Pasteres, quod est contra praxim ipsius Romana Ecclesia, que in Concilio Tridentino & aliàs, nulla tàm in moribus, quam dollrina, reformanda decrevit.

have their authority whent of Lopes And ling on Cateriors have their authority whent of Lopes And ling on Caterior Rs on Egyph have continued Councells the of Councell of Constant himself a final of phenorems by lessons of confirme Objettiones lin of the Secres with Cohotass and Council 29 & Logen Lai 60.

#### Objectiones præcipue Pontificiorum.

03. 1. Colomna & firmamentum veritatis non potest er-rare,nam ita citò rueret totum adificism. Sed talis eft Ecclesia. 1. Tim.3. 16. Ergo non jotest errare.

Sal. Textus hic quamliber Ecclesian aque ac Romanem respicit,& Ethefinam potius,quam Romanam,quia Timotheus erat iplius Pafter, eo tempore, quo Paulus hanc, ad illam scriptit Epistolan. 2. Annecti possunt bac verba non pracedenti Eccleitz, sed consequenti defirine, ut ita fluant. Columna & firmamentum veritatis & manifeste magnum pietatis Cameron. mysterium, Deum manifestum esse in carne, justificacum in Spiritu &c. 3. vel ftatuitur hic iple Timotheus columna & firmamentum veritatis, juxta illud. Qui vicerit,faciam illum columnam in templo Dei mei, & foras non egredietur amplius. Apoc. 3.12. 4. vel oftendunt verba ubi,non unde querenda fit veritas. Ubi ? In Ecclefia. Unde? ex Scriptura, cuius cuftos & praco est Ecclefia.

Ob. 2. Corpus Christi & Bonfa non errori subjicitur, hoc enim cederet in capitis & finfi opprobium ; fed Dem dedit Christum caput super omnia ipli Ecclefie Ephel. 1. 22. 23.&

5.23. Ergo Eccletia non pueft errere.

Sol. Hand aliter Chriffin eft Ecclefin conn cmam vir mulieris, Ephef. 5. 23. at mulier semper duelum viri non sequivir. Ergo vire non errane, illa potesterrare. 2. Alia est ratio membrorum corporis Phylici, alia mylici, In mylico enim corpore quot membra funt, tot pollunt elle telentates que diversis ferantur metibus, dum in thesico membra singula ab una voluntate pendeant. Instant. Sed S. S. ducet Ecclefiam in omnem veritatem. Joh. 16.13. Reft. Non dicit Ecclefian, fed vos. i. e. Apopoles ducet in omnem veritatem, non omnes successores ad eandem mensuram, vel ducit Ethice,

per pracepta & suafiones directive, non phyfice, & effective per efficacem tractionem. Unde cum ad onusem veritatem S. S. ducat, paucifimi funt, qui ipius ductum fequantur, & pauciores forlan ex Romana Hierarchia,quam ex aliis obscurioribus Ec-

n

ti

I

clesiis. Ob. 3. Obligamur sub Anathematis pæna credere Ecclesia in omnibus . Siquidem Ecclesiam non audiverit, lit tibi tanquam Ethnicus, & Publicanus. Mat. 18.17. At iniquum effet tam gravi prena obligare ad affentiendum rebus incertis, & in-

terdum falfis Bellarminus.

Sol. Illud (in omnibus ) Jesuiticum est additomentum, non textus firmamentum. In omnibus autem obediendum est Ecclesie in nomine Christi congregate, & juxta verbum iplius precipienti, ibid. 20. non, coacte cuivis Synagose sua placita intonanti sub Anathematis Fulmine, 2. loquitur Textus de litibus privatis componendis, non publicis fidei negotiis, Ubi minds folet errare cætus quam persone privatæ. 3. oftendant Papicole, quare hoc (Dic Ecclefie) potius Romanam, quam Anglicanam aut quamvis aliam respiceret Ecclesiam, vel quo modo dissentium & litigantium Ecclesiarum, aut Conciliorum lites hoc Dic Ecclefia Sopiret.

Ob. 4. Ecclesia repræsentata in Concilio non potesterrare, quia tum nil effet certi, quod populus sequeretur, qui tamen cenetur suos sequi pastores. Qui vos, audit me audit.Luc.

10.16. & quecung; dixerint facite, Mat. 23.3.

Sol. In Concilio aliquoties major pars vincat meliorem; no necesse est igitur ut ad Synodi fistula semper saltet populus qui nihilominus semper inveniat aliquos pastores, à partibus veritatis protestantes, adversus seductores, & habet in medio Scripture norman, ad quam expendant cum Bergenfibus quicquid illis à Prelatis proponitur, 2. Tenetur igitur topulus paftores lequi non absolute, dum propria cudunt decreta, fed conditionate, & coure, quando que Dei funt, loquuntur 2. Paftores, quos audiri vult Christus, fuerunt septuaginta Di-(cipuli ab ipio immediate mili & inftructi , quod omnibus Successoribus non-contigit. Nec cathedron Moss occupantes ulterius

ä

g.

t

ĉ

t

ulterius fuerunt audiendi, quam Mosts prædicarent dolleinam, quod ibidem per cathedram significatur; Alias sermenum ipforum cavendum præcipit Dominus, Mat. 16.6. Eosq; propries urgentes Traditiones, cacos, & stultos appellat. Mat. 23. 17. Privilegium est igitur dollrine Mosaice, ut non esset erronea, non Dollorum, ut illi non errorent.

Ob. 5. Spiritus S. ita papali cathedra alligatur, & affiftit, ut licèt aque impius lit Papa ac Caiaphar, quia Pontifex tamen & Petri Successor, non potest aliquid contra fidem & mores publicè decernere, quo seducatur obsequens illi Ecclesia, quia ut Caiphar in tali negotio non à seipso loquitur, sed pro-

thetat, Joh. 11.51,

Sol. Dignum patellà operculum, ut Cajapha prophetia papalibus oraculis patrocinetur. Sed ex facto particulari & extraordinario non elicitur, & transmittitur Jus generale, non
magis quam ex Asnina Propheta reprebensione expectanda
essent hodie & admittenda asinina concilia. 2. Non adfuit
postèa huic Cajapha spiritus propheticus, quando Servatorem
postulat Blasshemia, cumq; Cruci addicit. Mat. 26.59. 3. Ex
accidenti prophetavit Cajaphas, non ex proprio sensu, sed ex
Dei dissossivione, Mori enim pro populo, vel intelligatur ob populi
Redemprionem à peccatis, quod voluit Deus, vel ob populi
conservationem à Romanis, quod urgebat Cajaphas, sic ut mori
ejus pro populo, sit mori præ populo, ne Christus ansam in
Romanos rebellandi illis præberet, à quibus penitùs extirparentur.

Ob. 6. Promissum extat de Ecclesia sub Christo; Erit ibi semita, & via Sanciitatia vocabitur, non transibit per eam pollutus & hæc erit vobis directavia, & stulti non errabunt in ea, Esa. 35. 8. nec docebit vir ultra proximum suom, omnes enim cognoscent me, Jer. 31. 34. Heb. 8.11. Ergo multo minus

pralatizant Ecclesia tota potest errare.

Sol. Æquè hoc eximit privatos omnes ab errore, ac pralatos, vel totam Ecclefiam. 2. Non loquuntur prophetz de immunitate ab errore, sed à legis jugo, & obscuritate, quod tolleret Evangelium sub novo fadere; nam sequitur. Ero propitius V iniquitatibus iniquitatibus ipsorum, & peccatorum corum non recordabor amplitus.

06.7. Christus seipsum tradidit pro Ecclesia, ut eam sanctificaret, mundans eam lavare aque in verbo, ut sisteret eam glorio, am non babentem maculam, aut rugam, aut quicquam hujusmodi, sed ut sit sancia & incubara. Eph. 5.25.26.27.

Sol. Æque omnies particulares Eccletias ac Romanam refipicit textus, & Ephefinam immediatius, quim Romanam, quia
illi datur hæc Epifiola. 2. Carbolica bic intelligitur Ecclefia,
objectum fidei non affectius, quam in via gradaim fanctificat
fronfus, ut plene appareat fine ruga & macula in patria. 3. unde habet Textus, ut fanctificaret & tifteret in futuro, non
quod plene fit fanctificata, & fine ruga, & macula in transitu.



QVÆSTIO V.

#### An penes concilium generale sit suprema in terris litium Ecclesiasticarum decisso? Aff.

Concilium hic supponitur legitimum ratione, 1. Convocantium, 2. Convocatorum. 3. rerum disentiendarum. 4. Scripturam habens pro norma certissima. 5. non pro cujusvis captu vel raptu, sed Antiquorum & Recemiorum collatione interpretandum. 6. nec figitur hic sinalis dogmatum determinatio, sed dogmatizantibus pro tempore & loco impositum silentium ne turbent Ecclesiam. 7. cujus supremam este decisionem statuimus, quia non restat aliud in terris Ecclesiasticum Tribunal, ad quod sieri potest à tali Concilio Appellatio. Quod constat ex

Natura

Excd. 17.

1. Nature & Rationis dictamine ordinem expeditum litibus dirimendis in omnibus Comroversiis necessariis ad salutem suggerente; Sic Scriba Ephesinus revocat tumulcuantes ad legitimam Synodum. Act. 19.39. Politici fummi momenti distidia ad Dietas & Parliamenta transferunt, à quibus non datur Appellatio, quod in Theologicis religionis est observandum.

2. Ex fanedrim Judgerum, cui delete fuerunt omnes lises. \* Quibus fidem tacit illud Servatoris , Reus erit Concilii. \* y de Conci-

Mat.5. 22.

ones Epi/copi 2. Ex Servatoris prescripto, Dic Ecclesia, Mat. 18.27. que Winten. De nifi Authoritatem fummam haberet contumaces corripiendi, fru- Andrewet in ftranea videretur prascriptio.

4. Ex Celeberrima Synodo Hierofolymitana, Act. 15. ad quam reliqua omnia concilia funt conformanda,

s. Ex praxi primiriva Ecclefia, quæ Symbola credendo rum, formulas orandi, Canones Disciplinæ ex Scripturis concinnata reliquerunt posteria, ad pacis vinculum conservandum.

6. Ex continuatione fub Imperatoribus Christianie, ad berefes exterminandas Schifmata tollenda, lupos à caulis arcendos & luxata confolidanda. Quod factum fuit in quatuor primis conciliis, Nicano, Constantinopolitano, Ephesino & Chalcedonensi & insequentibus aliquibus Gracis, & Latinis.

7. Ex confensu Reformantium eildem vestigiis insistencium ut patet in pluribus conventibus,& nupera Dordracena ad Pelagianisman, Arminianisman, & Socinianisman reprimen-

dam.

#### Objectiones.

Ob. 1. CCriptura in medio polita, est sufficiens ad lites Itollendas medium, Ergo Concilia funt supervacanea. Sol Sel. Non controvertitur Scriptura authoritas, aut sufficientia, sed interpretatio, & applicatio, de quibus litigant instabiles.

2. Pet. 3. 16. quos comprimant Concilia authoritate reverentiali, directiva, & constitus, utcunq: non ad credendum, saltèm ad cobibendum ne ulteriùs spargant Zizania.

Ob.2. Concilia polint errare & invicem contradicere: Ergo non innitendum estillorum decretia de Scripture sensu, aut Canonibus, de Disciplina, aut in cultus de agendi modo.

Sol. Fallibilitas hac inculcat cautelam, & jugem Divintauxilii implorationem, non excludit ab officii executione congregatis impolita, Sic vi ju falli poteft. Ergo oculii non utendum? Sufficit frequentiòs non falli, immo vix unquam piè, & fincerè agentes in legitimis Conciliu celpitarunt.

Ob.3. Impossibile est ut concilia acumenica hodie coeant, ob. 1. distratiionem convocantium. 2. dissensum de personis convocandu.3. de Praside & suffragiis admittendis. Ergo frustrà erit hoc remedium ad lites tollend.8 aut sociendes.

Sol. Oecumenicum habeatur non absolute, în quo omnes coeant Ecclesia, sed Synecduchice, vel Antonomastice, ut Nicanum quia eminentiorum Ecclesiarum intersuerunt Episcopi.

2. Illi verò vel alii Deputati à principibus christianis, aut Legati, repræsentant Ecclesias particulares.

3. è quibus ipsi eligant Prasidem per suffragia, in sequentibus decisionibus admittenda.

Ob.4. In suffragiis ferendis cum necesse sit ut pauciores cedant pluribus, Sepids contingat, ut pars corruptior vincat puriorem, (ut factum in Conciliu Arrianorum) & fieret hodie à Papistis, Orthodoxos numero superantibus, contra illud, non sequeris turbam ad faciendum malum; nec in judicio plurimorum acquiesces sementia, ut à vero devies. Exod. 23.2.

Sol. Non queritur quid hodie potest fieri, inter tot prejudicia & partium studia, sed quid fieri debet, aut potest inter pios, sedatos, & veritatis cupidos, ad normam Concilii Apostolici, Act. 15.

Ob.5. Dubium semper remanebit de Canonian Synodico-

TION

0

t

ā

rum sensu, aquè ac de Scriptura interpretatione, sic ut progressius sererin infinitum. Unde Nazianzenia, fructum millum ex Synodia percipiendum pradicat. Et Augustinus profitetur se non teneri Ariminensi aut Nicena Synodo, sed recurrere ad Scripturas positis in medio, ut juxta eas ses cum re, ratio cum ratione decertet.

Sol. Perveris & vitilitigatoribus nil fatisfacit: fed ingenui & ingeniofi Patrum decifiones reverenter habent. Nazianzenus autem & Augustinus non perstringunt Conciliorum institutum, fed eventus infelices, ex litigantium fatiofis studiu. Abusu autem alsquorum non tollit rerum ulum salutarens.

Ob.6. Cæcum excommunicatum per Synodion folatur & recipit Salvator. Joh. 9.38. Ergo authoritas Synodi in Censuria

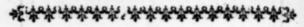
non est magni facienda.

Sol. Nil detrahit Salvator Synodi authoritati, sed sallo illius Synodi injusto, cu'us manifesta tyrannie in procedendi modo erat omnibus conspicua.

Ob.7. Suavius & certius lites componantur, vel per recursum ad Papæ infallibilitatem, vel ad Præsbyterorum conventus: Ergo non opus est hoc ultimo Concilii œcumenici remedio.

Sol. Papa & Presbyterorum tribunalia erexit hominum non ferenda ambitio, de quibus compertum est quid expectandum.2. inter dissidentes. Dostores aut Carus particulares, interponant se conventus Provinciales, aut in dissone sua Nationales per magistratum legistimum convocati.3. At ubi Nationales Ecclesia per bareses & schismata in partes abeunt, non aliud occurrit exploratum remedium, prater Concilium liberum & Occumenicum in nomine Christi congregatum.

QUEST.



QUÆST. VI.

Anordinata Evangelii promulgatio of solennis sacramentorum Ad ministratio, in publicis conventibus, characteres sunt præcipui visibilis alicujus Ecclesiæt Aff.

2 V I A,

Ota pracipua Ecclesia est sequi ducium, & exequi mandata coclestis pastoris. Oves enim Christi vocem ejus, alienum autem non sequantur, quia sciunt vocem ejus, alienum autem non sequantur, sed sugiunt ab eo Joh. 10.3-4.5. Corde creditur ad Justitiam, ore sit consessio ad salutem. Rom. 10. 10. Si manseritis in sermone meo, vere discipuli mei critis, Joh. 8.31. At innotescunt ista pracipue in pradicatione verbi, & juxta illud in recta Sacramentorum adminissir attone. Ergo ista sunt pracipua Ecclesia nota.

2. Ista sunt notæ veræ Ecclesiæ, quibus positis ponitur Ecclesia, & sublatis tollitur, sed positi verbi predicatione, & re-Aà Sacramentorum administratione, Ecclesia visibilis agnosci-

tur; & iildem sublatis, tollitur, Mat. 28.19. 22.29.

3. In quo Apostolica Ecclesia apparuit ab aliis coetibus distincia, illud habendum pro certa Ecclesia nota; sed perdurabant credentes in doctrina Apostolorum, & communicatione & fractione panis, & orationibus, que sub verbi pradicatione, & sacramentorum administratione comprehenduntur. Act. 2.42. Ergo ista sunt visibilis Ecclesia nota.

Verbi

Verbi pradicationi, & Sacramentorum administrationi implitur cujulvis Eccletiz conflicucio & collapse reflitutio. Eph.2.20. Joh.8.47. Ergo ifta fundamenta conspicua precipue Ecclefiam quamvis notam reddant, quo fpectant & itta, Genui vos per Evangelium, 1. Cor. 4.15. Genuit nos in fermone veritatis ut effemus primitie. ac. 1.23.

5. Que maxime manifestant Unionem cum Christocapite. & communionem membrorum inter fe, habendæ funt pro pracipuis Ecclesia notis. Sed hoc facinnt verbi pradicatio, & facramentorum administratio, juxta Scripture normam, ubi unus Dominus, una fides, unum bapti ma. Eph. 4.5. Ubi verò ista sunt conficua, necesse est ut conspiciatur vera Ecclesia, que eò verior & fincerior est habenda, prout ista verins & fincerius in ea peraguntur.

Judaica Ecclesia habita erat sapiens & intelligens à populis extraneis, ex observatione mandatorum calestium. Deut. 4.6. Hoc autem ab Ethnicis observari non potuit, nist in Scripture agnitione, prædicatione, & præceptotum impletione, Juxta legem & testimonium, quod si non dixerint juxta verbum hoc, non effet in iplis matutina lux. Efa. 8.20.

7. Ex iildem & non aliis notis patres æstimandam & probandam docuerunt vernatem, & finceritatem cujulvis Ecclefie. Graci, 1. Si discipuli estis Evangeliorum, per Scripturas incedite. Achanas de Incarn. Dom. 2. Quicung; discors est à divina Scriptura, idem alienus est à fancta catholica Ecclesia. Epiphanius contra Montanistas hæres. 48. 3. Ubi funt qui Ecclesiam multitudine definiunt? Hi habent vulgus:nos fidem,illi am um, & argenium, nos repurgatam tidei docirinam, Nazian.oratione ad Arrianos. 4. Quanam fit vera aut fucata Ecclesia, quomodo decernendum sit, solummodo per Scripturas & charitatem oftendit autor operis Imperfecti, Chryfostomo ascripti in Mattheum: Hom: 49. & iple Chryloft. in etindem Hom. 4. Latini. 5. Misera est Ecclesia & deploranda, ubi patrocinari Deo, bumana creduntur, quæ à palatio fumit dignitatem, ediciis regum congregatur, & suffragiis commendatur. Unum monco. Cavete Antichriftum, male enim vos

Ô

parietum amor cæpit, malè Ecclesiam Dei in Tettis, adiscissis, veneramini. -- -- Montes mihi & sylva & lacus, & carceres, & voragines sunt tutiores. Hilarius contra Auxentium Arianum. 6. Ecclesia non in parietibus, sed dogmatum veritate consistis, Hieron. in Psal. 133. 17. In Scripturis didicimus Christum, in Scripturis didicimus Ecclesiam. Aug. Epist. 166. Has Scripturas communiter habemus, quare non in iis, & Christum & Ecclesiam communiter retinemus? ibid. Et in verbis capitis sui Domini nostri Jesu Christi quærenda est Ecclesia, qui optime novit corpus suam, contra Epistolam. Petilliani Donatista cap. 2.3.4.

#### Objectiones.

Ob. 1. Notæ quæ incertò tantum & probabiliter indicant Ecclesiam, pro genuinia non sunt habendæ. Atqui tales sunt verl i predicatio, & Sacramentorum administratio, non enim indicant, quinam sunt electi, qui veram solummodo constituunt Ecclesiam, sed ostendunt solum catum, inter quos forsan inveniatur Ecclesia, unde habeatur ex istis notis, ubi lateat potihis, quam ubi pateat Ecclesia. Videmus Catum qui est Ecclesia, sed quod Catus iste sit Ecclesia non videmus. Bellar.

Sol. Quæstio non est de notis Ecclesia Invisibilis, quam Deus tantum novit, sed visibilis cui nos tuto possumus adjungere. Tutò autem hoc à nobis siat, ubi conspicua est pura verbi predicatio & recta Secramentorum administratio.

Ob. 2. Notæ debent esse proprie non communes, alitèr cætum fidelium, à cætu malignantium non distinguerent, sed omnes sette jactant se habere puram verbi predicationem, & Sacramentorium administrationem, æquè ac ij qui ipsis adversantur. Ergo istæ non sunt notæ distinguentes.

Sol. Aliud est jacture, aliud habere, aliud arrogare, aliud possidere, omnes sibi vindicent Catholicam veritatem, sed an

poffideam

reffideant nec ne expendendum eft ad Scripturam, infallibilem Sanctuarii stateram, cui ut magis vel minus quadrent variantes sententia, eo magis minusve probanda habeantur.

Ob. 2. Nota debent elle notiores ea re cujus funt notes nam à notioribus ad ignotiora semper assurgit cognitio. At Ecclesia ipsa est notior hise notis, nam ex Ecclesia discendum quanam fit pura verbi pradicatio, & Sacramentorum adminifiratio & non econtra. Ergo Ecclesia potitis est nota verz pradicationie, & administrationie, quam ifte ftatuantur note Ec-

clefta.

G-

i-

23

7-

į.

Sol. Non credenti aliquando notionesse potest Ecclesia quam Scriptura, sed non verbi predicatione, quia per actum talem Ecclesia pon credentem ad se allicit. At fidelis hoc habet semper pro fundamento, Scripturam elle Ecclesia xorriosor. Ergo cum interdiferepantes catus, hafitet cui se tuto adjungat, ut vere Ecclelia, facile percipiet ex verbi predicatione, & administratione Sacramentorum. Nam prout ista consentiunt vel discentium à verbo Dei, sic astimanda est hæc vel illa particularis Ecclefia. Ecclefia autem eft n' Ceriobier , illud quod quæritur, unde non poteft effe medium per quod quæratur.

Ob. 4. Note debent effe inseparabiles à re cujus sunt note, aliter non semper, sed aliquande tantim eam indicarent, fed Ecclefiz nonnulle destituuntur vera doctrina, & ufu Sacramentorion, dum manent tamen Ecclefia Deignt Galata infecti Judailmo, & Corinthii negantes Resurrectionem, que tamen Ecelefia Dei ab Apostolo appellantur. Gal. 1.2. 1.Cor.

1. 2.

Sol. Non omnis corruptio Ecclesiam evertit, sed fundamentalis, & totalis. 2. Corinthii & Galata non plane Christianismun excussifient sed contaminassent, in aliquibus periculose, non in omnibus exitiose, nec hoc factum fuit, ab omnibus communi consensu, sed à quibusdam; quos errones potius dixeris in Ecclesia, quam iplam Ecclesiam.

Ob. 5. Vitz Sanctimonia & ocasteapis proponuntur in Scriptura,ut przcipuz Ecclefia nota. Sic luceat lux vestra coram bominibus, ut videant vestra bona opera. Mat. 5. 16. ex

hoc cognoscent omnes vos esse meus Discipulos, si charitatem invicent habueritis, Joh. 13.35. His accidunt disciplina Ecclesiastica, Antichristianismi detestatio, Liturgia lingua nota peracta, que habeantur etiam vere Ecclesia y ropis para

Sol. Ifte non funt note Ecclefie, fed vel fruitus prædicationis, & administrationis Ecclefiefice, vel addantus ut note

minus principales, non palmares.

Ob. 6. Inter Pontificios notas tres obtrudit Catechifmu Tridentinus, Hofius quatuor, Sanderus fex, Valentianus 600, Medina decem, Bellarminus quindecim, Bozius centum, Ergo plures videntur Ecclefiz notz.

Sol. Ista omnia vel phalera sunt meretricis Babylonica, vel adjuncta Ecclesia, non necessaria & ambulatoria, vel cum hisce nostris coincidum, ut patet ex Whitakero, Vorstio, Scharjio,

Camerone, Alftedio, &c.

Ob. 7. Nota Ecclesia nulle sunt, nec ut sint necesse est, nam vera dolirina est Ecclesia forma, non nota, aquè enim incertum est an dolirina sit vera, ac ubi querenda sit Ecclesia. Prostant etiam appelistos Sacramenta, ubi prostrata jacet, &

latet Ecclefia. Smal. cont. Franzium Dif. 801.

Sol. Non doctrinam, fed ipfius promulgationem, Ecclefiam notificare dicimus, nec Sacramentorum fectra, fed veras frecies in Scriptura traditas pro notis non fallentibus agnoscimis. Unde Romanam talem effe Ecclefram afferinme, qualem fe oftendit in doctrina & Sacramentis. h. e. Smerfiliofam, Idolatricam, & Antichriffianam. Et diftinguitmus inter Ecclefiam, & Romanam Curiam. Curia Romana non querit over fine land, hanc Paparum continere dicimas, quod ulcus & carcimma eft Ecclefia, vel Amichriftianifmin opprimens Eccleam , non ipfa eft Ecclefin. Unde Ecclefia dienter latere fub papara , haud aliter ac faniora framenti granu fub palen cumulo: fed paparas non est Ecclesia, nec pars Ecclesia, liquidem Ecclesia potest effe Rome, dom Rome interim non sit Eccleha, 2. net Social and this Tri-anum Deam nobifeum non tolion; vel Filium suis studie, vel S. S. perfonum à Pacre, & Flio procedenteminec Chrifti agnofeunt fatisfactionem, nec per fidem

\$. I.

fidem, Justificationem pro Ecclesia membris, multo minus pro vera aliqua, & reformata Ecclesia, ex hisce nostris notis sint agnoscendi.



QVÆSTIO. VII.

#### An extra Ecclesiam salus unicuiq in sua Religione sit expedianda? Neg.

20 1 A.

Nimalis homo non percipit ea que sunt spiritus Dei, stultitia enim sunt ei, & non potest imellige-re, quia spiritualiter dijudicanua. 1. Cor. 2. 14. venundatus est sub peccato. Rom. 7. 14. Mortuus in delitiis es peccatis. Eph. 2. 1. Col. 2. 13. captivus tenetur à Diabolo. 2. Tim. 2. 26. Omnis ipsius cogitatio est vo promismodò mala omne die. Gen. 6.8. Ergo impossibile est, nisi convertatur, ut salutam consequatur.

2. Omnis nostra justitia (multò magis Ethnicorum) est tanquam pannus menstruosus. Isai. 64. 6. Nunquid colligunt è spinis uvam, aut è ribuis sicum. Mat. 7. 16 ? quare videant nonnulli, ne dum Platonem faciunt Christianum, seip-

fos probent effe Ethnicos, Bernard.

3. Qui non crediderit condemnabitur, Mar. 16.16. & fine fide impossibile est placere Deo. Heb. 11.6. unde optima Ethnicorum opera sunt tantum secundum Augustinum, Splendida peccata.

4. Non est aliud nomen datum hominibus sub calo, in quo oportet nos salvos sieri, przeer Nomen Jesu Christi Act. 4.12. Nemo venit ad patrem nisi per Christiam, Joh. 14.

6. Incredulis assignata est portio in stagno ardente igne, & subture, quod est mors secunda Apoc. 21.8.

5. Dominus quotidie addebat Ecclefia qui salvi fierem; Ergo qui salutem consequentur necesse est ut priùs siant membra alicujus Ecclefia, & ethnicismum ab iciant. Act. 2.47.

6. Quos Deus tandem post tempora glorificabit, illos & non alios (interprete Augustino de Prædest. Sanct. c. 17.) vocavit, & justificavit in tempore. Rom. 8. 29. At Ethnicos subponimus non justificatos, vel sanctificatos, Ergo non patet illis aditus ad salutis adyta. Eadem est Patrum, Scholasticorum, & eminentiorum Romanensium sententia, ut patet ex Lectione nostra. 8. de salute Ethnicorum.

7: Sunt & illi Anathematizandi, qui dicere audent, unumquemá, in lege aut setta (quam profitetur) effe salvandum, modò juxta illam & lumen natura accuratè vixerit, cum sacræ Scripturæ tantum nomen Christi prædicant, in quo ho-

mines falvos fieri opportet. Art. Eccl. Angl. 18.

#### Objectiones.

Ob.1. CEntes quæ legem non habent naturaliter ea quæ funt legis faciunt, isti legem non habentes, sibi ipsis sunt lex Rom: 2.14. Ergo possunt ex nature dutiu ad salu-

tem pervenire.

Sol. Aliud est facere quædam que legis sunt. h.e.que cumlege consentiunt: aliud legem implere, ut inde justificentur. Aliud naturæ integræ, aliud depravatæ ductum sequi, ratio in mente, & conscientia in corde debilitata licet inveniuntur inomnibus post lapsum; tamen ad salutem non assugum sed tantum ad darmaria, ut homines reddant inexcusabiles, qui aliquoties piecent contra scientiam & conscientiam. Romiz. 1. Aliud igitur querendum est per Christum, medium, & cremedium; alitèr de salute eterná penitus est desperandum.

Ob.2. Accedentem ad Deum oportet credere quia est, & inquirentibus se remunerator sit. Heb. 11.6. Sed hoc pressite-

Tunt,

runt, vel saltem præstare potuerunt ex Ethnicis plurimi, Ergo datur sides naturalis, per quam salutem consequantur.

Sol. Accedens ad verum Deum, & illem remuneratorem agnoscens, desinit esse Ethnicus; unde de talibus textus non loquitur. 2. & si verum Deum esse quis credat omnium remuneratorem, niti sides in Christum superveniat, impossibile esse un Deo placeat, quier endus est igitur Christus non in natura scrutinio sed in Evangelii mysterio, aliter salus æterna non invenietur.

Ob.3. Adamus in innocentia nunquam habuit fidem in Redemptorem, quia non opus erat redemptore ubi peccatum non induxisset miseriam, Ergo humanum genus fidem

in Adamo non amilit. Remonstrant.

Sol. Habuit Adamus innocens potentiam credendi dato objecto, licet ob defection objecti, actu tunc in Redemptorem non crediderit, quam facultatem per lapfum, amilimus non quoad essentiam sed rectitudinem, per gratiam divinam, ut inde

falutem consequamur, rectificandam.

Ob. 4. Placuit Deo Cornelius ante institutionem in Christianssmo, Orationes tuz, & eleemosyna tuz ascenderunt in memoriam in conspectu Dei. Act. 10.4. Sic Scipiones & Catones juxta Zuinglium, locu in calo inveniunt, quin & prostat, liber de salute Aristotelia, & Erasmus fatetur alicubi, se vix posse seiplum continere, quin exclamet. Sancte Socrates ora pronobis.

Sol. Si Cornelii orationes & eleemo yna in Ethnicismo ad falutem fuissent satis quid opus erat Petri institutione pleniore, unde oportuit ipsi juxta Angeli distamen discere, quid ejset faciendum? Act. 10.6.2. Quin credibile est Cornelium ex
conversatione Judeorum, sidem de Messa venturo aliquam
saltèm concepisse, qua tamen ab Apostolo ulterius erat corrigenda, & dirigenda, priusquam saluem attingeret 3. Zwinglii charitas non ponit Ethnicos in colo absq Christo, sed putat tales herous in mortis saltèm Articulo occulto quodam modo
sactos suisse christianos, vel non intelligit persons, sed per
armana Clar, virtutibus istis heroicis praditos. 4. Peripato potius

tius quam Evangelio erat is addictior, qui salutem spondebat Aristoteli.5. nec serio proculdubio Erajmus Socratem invocandum innuit, sed invocatis quibusdam sanctis à Papicolio illum salsè prefert, tacité perstringens Invocationem tam stupide idololatricam.

Ob.5. Detrahit amplitudini regni Dei plures esse damnatos, quam salvatos, quod necessario sieret, niti quam plurimi qui de Christo nunquam audiverum, Salvarentur Calim Curio

de amplitud.reg. Dei.

Sol. Si Deus fic statuerit, quid illud ad te? Quis novit sensum Domini, aut quis suit ei consiliarius. Rom. 11.33. exclamandum hic, o altitudo, &c. 2. queritur hic saltum, quare autem saltum Deus noverit, qui in numerato habet solummodo oves & hades.

Ob.6. Deus salvabit hominem & jumenum. Psal. 36.7. Ergo multo magis homines, quam jumenta. Et Tempora ignorantiæ Ethnicorum non respexit, Act. 17. 30. Ergo nec vindicabit, nec account signs est, sed accept sabens quemvis eum timentem & justitiam operantem in omni gente. Act. 10.35.

Sol. Loquitur Pfalmista de conservatione creature pro conditione sua in hac vita, non de felicitate consequenda in patria, hac enim jumentis non competat. 2. Deus erat canada. i.e. non respexit gentes, ut vocaret ipsos ad lucem Evangelii ante Christi adventum, nunquam autem sic neglexit gentes, ut in ipsos ob peccata justiciam non exerceret. 3. Timere autem Deum, aut operari justiciam non potuerunt gentes, vel Judei absq; Evangelio, quibus ex aquo sine accompanya profitetur Petrus patere Evangelium.

Ob.7. Satius fuisset Ethnicie nunquam nasci,quam non renasci,ut sic essent damnati, antequam naci. Deus autem tot centes non creavit, ut perderestic enim plus damni acciperent à creatore, quam boni in creatione, quod bonitati, & 4124 Persie.

divinæ contradiceret.

Sol. Quicquid Deus creavit erat velde bomon,malum culpa,& pone sibiipsi homo accersivit, perditio igitur tua ex te o Ifrael, apparet autem in hoc infinita Dei bonitas tam mise-

vicordiz

6. 1.

ricordiz, quàm philambropia, ut cum omnes in mulla percui; per propriam apoliafiam reos teneret, & damandos per juditam; electos tamen fepolisis, & ad faluteur redemis, per proprii filli fati fallionem. Plenius lika discutiuntur Lect. nostra 802, de Salue Ethnicorum.



增過過過過過過過過過過過過

C A P.



CAP. IV. SECT. II.

### DE MEMBRIS ECCLESIA.



EMBRA ECCLESIÆ uniuntur Christo Capiti per Fidem, & inter Se, per Charitatem, mutuis Officis, & conventibur expressam, 2. Ex hisce quidam comprabensores sunt in Calin, alii viatores in Ecclesia Militanti.

#### De hisce Controvertuntur.

- 1. Santti in Calia, vel Angeli fint invocandi?
- 2. Reprobi Atbei, aut aperte Impii, membra militantis Ecclefia censeanua?
- 3. Clerici sint exempti à Regimine sacularie pote-

An.

- 4. Clericie liceat Matrimonium contrabere?
- 5. Monachatus fit Religiofus vita ftatus,in quo inveniatur Supererogatio?
- 6. Juramentum fidelitatis laicis Magistratibus, tàm à Clericis, quàm à Laicis, sit prastandum!
- 7. Aliqua sint membra Ecclesia laboranzia in Purgatorio? Quest.

### 全全全企会企会企会企会企会企会企会企会

QVÆSTIO 1.

#### An Sandi in Calis vel Angeli sint Invocandi? Neg.

201 A.

Ominum Deum tuum adorabis, & illi soli servies, Mat. 4.10. nec valet an Coop der de Anda,
com de Mala & narries, quia Latrie hic tantum
Des vindicatur, & non Dulie, nam Dulie plus est quam Latrie; nec vendicat hic Sathan Latriem, sed tantum experiment,
quam non magis ei Christus, quam Latriem concedit.

2. Non facietis singuli quod sibi rechum videnar, Deut. 12.
8. Sed quod ego præcipio tibi, hoc tantium facito Domino Deotus, nec addas quicquam, yel diminus, ibid. 32. & Frustra me colunt docentes decirinas quæ sunt pracepta hominson, Mat. 13. 9. ex Isa. 29. 14. At invocatio Sanctorum nusquam exemplo, aut promisso est susquam exemplo, aut promisso est susquam ex Scripturio, Adiscarum excelsa Balaim, quæ ego non pracepi, nec locatus sum, nec ascenderant in in cor meum. Jer. 19. 5. Ergo præcepto nititur Cultus religiosus, quod ad Angelorum, aut Santiorum Cultum desideratur.

3. Nemo adversum nos Reliviu plates sibi sumat in bumilitate, & religioso cultu Angelorum, gradum inferens in ea que
non videt, & temeré turgens carnis suz intelligentia. Col. 2. 18.
que rationem quidem habent în cultu voluntario (45225) peraux.) & sumi sione animi, & in eo quod corpori non parcant,
nec tamen ullius sunt pretii, cum ad ea spectant, quibus sarcitur caro. ibid. 22. Ergo invocatio ista volumario non tantum
est inutilis, sed sutilis.

4.

4. Is est tantum invocandus in quem credimus, & à quo sahuem consequamus; nam quomodo invocabun eum, in quem non crediderum, Rom. 10. 14? Nec satisfacit, Sanstos non invocari, ut salutis autores, sed mediatores, nec ut mediatores Redempsionis, sed Intercessionis; quia Christus constitutus est à patre unicus noster Mediator, 1. Tim. 2. 5. Advocatus qui est propisiatio peo peccasis nostris. 1. Joh. 2. 1. in quo babernus accessum & siduciam in considentia per sidem esus, Ephel. 3. 12. qui ubi prescriptam exhibet oransi formam, panem solion, & non Sansios invocandos esse docct. Mat. 6.9. Luc. 11.2.

5. Angeli aversantur omnem adarationem, quia conservi nostri sunt, ideoq; soli Deo deferendam docent. Apre. 19. 10. & 22.9. Ergo invocatio Santiti multò minùs competit, quia

minus quam Angeli habent nobiscum commercit.

6. Invocatio requirit in invocando Scire, Posse, Pelle, Debere. Sed Sancti non sciunteoginata nostra, an sint sincera, vel hyperissica, cum Deus solum sit rajdus rovens, 1. Reg. 8. 39. Quod fundamentum invocationis faciunt Apostoli, Act. 1. 24. 2. Non possente Sancti ubioj, interesse supplicantium diversorum precibus, quia solius Dei est esse supplicantium diversorum precibus, quia solius Dei est esse supplicantium diversorum precibus, quia solius senientes, compellare. 3. De voluntate etiam ipsorum non constan, an capium potitis nobis quam Deus succurrere. 4. An deceat ipsos Christi munus mediatorium in se succurrere, maxime ambigi potest.

7. Constat Patres & Concilia vetustiora & illustriora bane invocationem non probasse. Quia 1. Defunctos omnes sideles non statim calum petere crediderunt, sed in occultis quibusda receptoculis usq; ad diem Judicji remansuros, unde prafemia Dei gloriosa non patebat iptis aditus. 2. Arium damnabant & Nestrium ut Idalatura, quod cum Christian negabant esse Denn, cum tamen (ut bodie faciume Sociniani) invocardum statuebant, hoc nini sundamento, quod invocatio sit tantim Des debita. 3. Collyridianos Hareticis accensebant apud Epiphanium 1. 4. Hares. 79: ob cultum religiosam B. Virgini delatum. In honore autem sit Maria, (inquit Epiphanius,) sed Dominus adoretur.

Objiciunt

#### Objiciunt Pontificii.

Ob. 1. Sancti zent invocandi funt ac Angeli, quia funt le Sancti zent Luc. 20.36. Sed Jacob Angelum invocavit. Angelus qui eripuit me è cunctis malis benedicas pueris issis. Gen. 48. 16. Ergo fancti etiam funt invocandi.

gel. Sancti funt Carlina quoad immortalitatem & celibatum, non officium & ministerium, unde non de illis est eadem ratio. 2. Jacob non invocavit Angelum, sed Demm, ut per Angelum qui ipsum eruisset è cunctiu malis, benediceret suis. 3. Qui quidem non tam Angelus Dei videtur multis, quam Angelus Deurse: Christus, quem merito Jacob potuit invocare.

Ob.2. Recordare Abraham, Iface, & Jascob servorum tuorum. Exod. 32.13. Ergo Moses Deum oravit per intervessi-

onem Patriarcharum.

Sol. Patriarchz litz in limbo erant non in calis juxta Pontificios, non diffositi igitur ad intercedendion. 2. Hic semper Deus sit invocationis objettion, non Santhus aut Patriarcha. 3. Aliud est commemorare personas, quibus promissa erant sacta, aliud urgere merita, quod hic non sactum.

Ob.3. Voca, si est qui tibi respondent, & ad aliquem santiorion convertere. Ergo Eliphaz expresse Santios przecepit in-

tocandoes. Job. 5.1.

Sol. Eliphz praxis non sufficit ad praceptum. 2. non loquitur de invocatione defunctorum, sed advocatione vivorum suffragantium, è quibus dicit Johan nullum santium secum consentientem posse producere, qui affirmaret Desminnocentes affigere. Mariana Jesuita in notis perstringens Bellarminum.

Ob.4. Dives Abrahamum invocat un'a cum Lazaro, Luc. 16.24. Puderet ergo Christianos damnatis in Santias esse iniquiores.

Y 2

Sol. Argumentum parabolicum à Tartario Topico petitum nil concludit, vel concludit iplorum miferiam, qui Acheronta coguntur movere, ad afferendum religioni subsidium. 2. Dives Lazarum non compellat omninò, sed Abrahamum, à quo nil impetratine plus sperent Santiscola ab invocato Christophero, aut Georgio. 3 nec petit ut mediatorem agat intencissionia apud Deum, sed ut mittat Lazarum, & sie quidem, vel guttam refrigerii, non obtinuit.

Ob. 5. Invocandi sunt vibi à viventibus, unde septùs petimus à fratribus ut pro nobis orent. Ergo multo magis defundi sunt à nobis compellandi, qui majore flagrant charitate,

& plus possion apud Deson.

Sol. Advocamus potius vivorum preces, quam invocamus personas. 2. Nec personas advocamus absentes, sed eos tantim, quibus quod cus innus, actu possumus significare, ut intelligant quid volumus. At inter nos & sancios desuncios, nil talis

intercedit commercii.

Ob.6. Illi possunt à nobis invocari, in quos sidem habeamus, & qui autoritatem habent ligandi reges in compedibus; & nobiles in manicis serreis. & regendi gentes in virga serrea, sicut Christus accepit à Patre, sedentes cum ipso in eodem throzo, ut ipse sedet cum patre & eandem gloriam cum Christo possidentes, ut sint unum (sicut & ipse cum patre. Sed hac est sanctionum gloria, ut patet Philem. v. 5. Psal 149.8. Apoc. 2.27. & 3.21.10.17.22. Ergo sunt invocandi.

Sol. Fides Philemonia referatur ad Christian, Charitas ad Santlos, quæ sidelitatem in vivos potius ibidem significat in obeundo munere, quam siduciam ad Justificationem. 2. magnifica ista privilegia sanctis collata, non impertiunt ipis Dei honorem, ut invocentur, sed à Deo honorem, ut maximi à nobis siant, & reverenter imitemur corum exempla. 3. Illud Johannis

non urget unitatem effentiz fed confenfus.

Ob.7. Patres invocationem hanc probarunt, Et devotè exercuerunt, ut nube testimoniorum suadere sudant Adversarii.

Sol. Non in wibus primis feculis; in sequioribus autem oftenderunt

oftenderunt fanctos ex esso anta fuiffe invocatos, non probarunt invocandos, & invocarunt hypothetice & hefitemer, lub talibres limitationibue,ut opiner, ni faller, oi ne aidem ,n' ne of & ror iulegen Br Abre Si quis fenjue ,li aliqua ratio verborum nostrorum, non compellarunt siducialiter, & catagorice. Videat ergo Fisherus nostras, quo novo decreto afferat illud effe de fide, quod Concilium Tridentinum & Bellarminus , ut bonson tantum & utile nobis commendant. Quare cum ex bis conflat, fantios non effe invocandos, concludamus, Templa, Fefta, Statum, Percerinationes, Oblationes, à superfittiofes fuite introdulia, & ad lucium tantum comparata. Recolimus autem nos in aliquibus festis & templis nonnullorum sanctorum memoriam. Colimus autem Deum & laudamus in Sanctie. Confule:De fanct. Invocat. Lectionem noffram 15.



Q V Æ S T. 11.

An Reprobi, Athei, & aperte impii, Sunt membra militantis Ecclesta? Neg.

#### 201 A.

ULLUS filius Diabeli potest esse membrum Christi, cu us corpus mylticum est Ecclesia.& iple eft caput, & Salvator eju . Epbej. 5.23. unde crescit in augmention Dei, Col.2.19 Sed Reprobi, assos, & aperte impii, non funt tales. Vos ex patre Diatolo estis, & defideria patris veftri vultis facere. Joh. 8.44 Ergo non potfunt effe membra Eccleiz.

2. Nullam habent cum Christo communicaem, quenam enim participatio Justitie cum iniquitate, aut que locietas luci ad tenebras? Quz autem conventio Christi & Belial? Aut quz pars sideli cum insideli? 2.Cor.6.14.15 Volunt sacere ut obliviscatur populus meus nominis mei propter sonnia ipsorum, quz narrat unusquisq; ad proximum suum. Jer. 23.27. Quid paleis ad miticum? ibid. 28. Ergo membra ipsius, vel sonse esse non possunt.

3 Christus ipsos non novit, vel agnocit. Joh. 10. 14. Mat. 7.23. Nunquam novi vos, nec qui in maniscetto is Judam est, sed qui talir est in obscondito, in prittu non in litera. Rom. 2. 28. Qui autem prittum Christi non habet, non est ejus, Rom. 8.9. Ergo non possunt esse membra Christi, & per consequens

non Ecclesia.

4 Ecclesia est Santiorum Communio, At isti, ex Thesi, non funt santii. Sed. 1. Canes, 2. Venesici. 3. Homicide, 4. idololare. 5. Scortatores. 6. Mendaces. 7. Timidi & increduli, execrati foris, ad stagnum ignis ardentis ablegandi. Apoc. 21.8. & 22.15. Ergo non habeantur membra veræ Ecclesiæ.

5 Christus ipsos execratur, & denuntiat ipsis Vee Mat.23.
13. corripiuntur ob introitum sine veste nuptiali, & in ignem inextinguibilem conjicientur. Mat.22.13. Sed hoc membris Christi non competit. Ergo Christi non sunt membra.

6 Nullum verum Christi membrum amputetur'& nullus ovem aliquam ipsius eripiet è manu ejus. Joh. 10.29, Sed tales ex Thesi, recta tendunt in Gehennam, ubi horrendum est existimare, pati aliquod Christi vel Ecclesiæ membrum. Ergo Ecclesiæ vel Christi membru non possunt esse.

7. Exeunt è Christi evili, quia nunquam suerunt ex evili, nam quia non suerunt ex mbis, sed tantum inter nos, exic-

runt à nobis. 1. Joh. 2.19.

#### Objiciunt Romanenses.

Ob. 1. Colesia comparatur 1. Area. Mat. 3. 12. 2. Agro Mat. 13. 24. 3. Sagena ibid. 47. 4. Convivio nuntiali ibid. 22. 2. 5. Decem virginitus, Mat. 25. 1.
6. Mogna domo, 2. Tim. 2. 20. 7. Corpori humano. 1. Cov. 12.
15. Sed in Area sunt triticum & palea. In agro to: um semen,
& zizania. In Sagena pisces probati & moxii. In convivio veste
nuptiali destitui, & pji. Inter virgines, prudentes, & saua. In
magna domo vasa in honorem, & contumeliam. In corpore humano membra solida, & ulcerosa. Ergo & in Ecclesia non tantùm sunt membra genuina, sed etiàm purida & amputanda.

Sol. Sunt in Ecclesia, sed non ex Ecclesia, videntur, sed non sunt, vel (ut relata) habeantur secundum Dici, non secundum este. Ex nobis prodierunt, sed non erant ex nobis, nam si fuissent ex nobis, permansissent utiq; nobiscon. 1. Joh. 2.
19. Siquidem quadam sunt in domo, qua non sunt domur Deis August. cont. Donat. 1. 7. c. 51. aliud est inter membra

Ecclesiz versari, aliud effe membrion.

Ob. 2. Paulus persequebatur Ecclesiam, & tamen tunc temporis erat vas electium. Incestuosius. 1. Cor. 5. abstindebatur ab Ecclesia, Ergo erat membrum Ecclesia. Ergo quivis sacinerosi quam diù se subjiciunt externa Ecclesia dispositioni, & religionis professioni, vera habeantur, licet non viva membra Ecclesia.

Sol. Verum illud haberi membrum non potest, quod non est vivum, nisi aquiveed, quia unitur tantum materialiter Toti, ut rei rei, non ut membrum integro. Paulus & Incostuosus fucrant membra Ecclesia invisibilis censu divino, licet pro tempore oppugnabant Ecclesiam visibilem, & pro hostibus istius Ecclesia, quamdiu sic secrum, fuerum astimandi.

Ob. 3. Judas erat reprobus, Jo. 17. 12. & tamen erat membrum Ecclefie, quia Apostolus & Epikopus, Act, 1.20. Ergo Re-

probus,

probus, & filim perditionis potest esse membrum verum visibilis Ecclesia.

Sol. Membrum erat externa tantum professione, & titulo, non verá cum Christo unione, & reipsa, numero, non merito, commixione corporali, non conjunctione spirituali, carnis adjunctione, non

cordis connexione. Aug. in Job. Tract. 61.

Ob. 4. Si soli electi Eccletiz sunt viva & vera Eccletiz membra, tum impossibile esset ostendere, ubinam sit vera Ecclesia, ut aliquis seipsum illi adjungat; quia novit tantum Dominus qui sunt ejus. 2. Tim. 2.19. Sed absardum est ita homines relinquere in incerto, ut nesciant quibus Prosessorubus adhæreant.

Sol. Ex judicio charitatis aftimandi funt illi vera Ecclefia effe membra, qui Christiani mun profitentur, & cum sidelibus palàm communicant, licet judicio veritatis aliter Coram Des

scrutatore cordium appareant.

Ob. 5. Omnes qui Christum induant sunt vera Ecclesiz membra. Sed omnes Baptizati Christum induunt Gal. 3. 27. Ex quibus tamen plurimi hyporita possunt esse, & 2500, Ergo possunt esse Ecclesia membra.

Sol. Christum induunt quoad externum ritum, licet non quoad internam veritatem, per Baptismum à Christo institutum,

utcung; non funt in Chrifto, quod requirit Textur.

Ob. 6. Omnis pars pariu est pars totius, sed reprobi, & hypocirte (in contesso est) possunt este partes Ecclesiæ visibilie, quæ est pars Catholice Ecclesie. Ergo sunt partes vera Catholice Ecclesie.

Sol. Videntur partes cum non funt , unde Participes potitis

funt externorum rituson, quam partes Ecclefia.

Ob. 7. Soli Excommonicati, Haretici, Schismatici, non Baptizati & Infideles excludendi sunt ab Ecclesia, sed quam plurimi 2500, reprobi, & hypocrite, non incurrunt talem censuram. Ergo pro Ecclesia membris sunt habendi.

Sol. Infideles Ecclesiz esse membra nullus dixerit, non Baptizati Ecclesiz visibilis possunt esse membra, non enlan descettus, sed contemptus Baptismi excludit ab Ecclesia. Juste ex-

ommunicati

6 2

communicati privantur Ecclesia visibilia, & particularia privilegia, non abscinduntur tanten à corpore, vel definunt esse membra universalis Ecclesia, modo per partientiam conantur restitui. Schismatici, & Heretici non dei nunt esse membra Ecclesia, licèt lint ulcerosa, & molestissima, ni is sundamentum prorsus evertant, & Ecclesiis Orthodoxia bellum palàm indicant.



QV EST10. 111.

## An Clerici sint exempti à Regimine sœcularis potestatis? Neg.

20 1 A.

Mnis anima potestatibus sublimioribus subdita sit, non soldem propter iram, sed propter conscientiam, quia sunt à Deo, nec frustrà gerunt gladium. Rom. 13. 1. ad 8. Omnibus hoc pracipitur, Sacerdotibus quoq; & monachis, etiamsi Apostolus, etiamsi Evangelista, etiamsi Propheta, aut quivis alius suerit; Subjectio enim ista pietatem non evertit. Chrysost. in locum. Si omnis, Ergo & vestra, quis vos excepit ab Universitate ? si quis tentat excipere, conatur decipere, Bernard. Epist. 42. conter. Tit. 3. 1. & Subditi estote omni bunana ordinationi propter Deum, sive Regi, sive Praseciis ab on missis. 1. Pet. 2.13. ad 18.

2. Reddenda funt Cafari quæ funt Cafaris, Mat. 22. 21. lpfe Salvator folvit veltigal pro fe & Petro, Mat. 17. 27. & agnoscit Pilati potestatem à Deo datam, Jo. 12. 11. & regnum iplius non esse ex hoc mundo, Joh. 18.36. Ergo Clerici subjician-

tur Laicis.

3. In V. T. David disponit de relus Ecclefiafficis. Solomon Z deponit

deponit Alvethar summum Sacerdotem. Ezekiab disponit perjonas & res Ecclesiaficas 2. Chron. 31. 2. Josias resormat Ecclesiam, mactavitque omnes Sacerdotes excelsorum, super aliaria idolatrica. 2. Reg. 23.20. In N. T. Paulus appellat Casarem, ut omnibus Pralatis Ecclesiasticis superiorem Ad. 25. 12. Ergo exemptio Clericorum tunc temporis à saculari potestate prorsus erat inaudita.

4. Constat ex bistoriis Ecclesiasticis, quando exemptiones ista Clericorum per Constantinum M. Carolum M. Lodovicum Pium, alioso, principes, & magnates fuerunt concessa, Ergo non

fuerunt Jure Divino, sed ex Principum indulgentia.

5. Constitutiones Imperiales in criminalibus, & tribinis clerum legibus Politicis subjiciunt. Ounes secundum leges vivarie, etiamsi ad Domum Divinom pertineant. L. 10. C. de mandatis & L. Præsbyteri C. de Episcopis Novel. 123. C. 21.22. unde Gregorius M. Papa, Mauritium Imperatorem agnoscit Dominum suum. Eandem subjestionem afferunt Medina, Covaruvius, & 1.46. Autores Ponissicii, apud Goldastum tribus vol. in folio.

6. Lex Evangelica & Baştismus non eximunt hamines, à Jurisdictione Civili, Ergo multo minus Clericatus aut monachasus, quia ista sunt minoris extensionis, dignitatis, & necessitatis; Quod si clericatus aut monachatus, aliquem à Politica subjectione immunem redderet, unusquisq, poterit à panis ob faciniora debitis, & magistratus Justitia seipsum subducere, Sacros Ordines vel monachatum suscipiendo, quod Rempub.

everteret.

7. Si Jus Divinum Clericus & monachos à civili Jurisdictione liberaret, tum privaret principes suis subditir, sie ut nec Jus amentum Suprematus, nec Fidelitais esset illis imponendum, nec pœnæ ob delictat, nec Tributa in Reipub. discrimine, (ut à cæteris subditis & civibus) essent exigenda, sed tantum directive, non coatitus, precario, non autoritative. Quod imminute majestais crimen incurrit, & asupationi Papali divinas leges & Politicas mancipat.

**Objiciunt** 

#### Objiciunt Romanenses.

Obs. R Espectu clericorum non sunt principes Superiores Potestates, ac proinde non tenentur Clerici principibus patere, neqi Jure humano, neqi Jure divino, nili quantum ad leges qualdam directivus, siquidem Sacerdotes Judao-tum, Exod. 30. Num. 1. Ezra: 1.7. 2. Ægyptiorum, Gen. 47. 3. Ethnicorum, Aristot. 2. Oecon. Cafar de Bell. Gall. 1.7. Plutarch in vit. Camil. 4. veterum Christianorum, Euseb hist. Eccl. 1.10.c. 7. quoad personas & facultates erant à subjectione, & tributis immunes. Ergo hoc factum suit Jure divino, vel Gentium omnium animis insito. Bell. ede Cleric. 28.

Sol. Exemptio ista non erat universalis, nec in omnibus, sed in aliquibus tantum, praesertim Sacris & Sacramentis, ut majori cum securitate, & alacritate munus suum obirent; quod si minus facerent, & Leges Civiles violarent, officion ipsorum personas non eximebat, quominus gladis magistratus subjice-

rentur.

Ob.2. Clericis concessum est ligare Reges in compedibus, & nobiles corum in manicis ferreis, Plal. 149. 8. sic ferentias constitutus erat super gentes & supra regna, ut evelleret, destructed, dissiparet, edificaret & planuaret, Jer. 1.10. quo nituntur privilegio Pontifices in deponendis principibus.

Sol. Hoc faciendum gladio orie, non see gladii, firitualitet, denuntiando ipfis judicia divina, non semporaliter exercendo in illos tyrannidem, fed Jeremias qui prædicit regi fuo impendentem captivitatem, subjicit se regis sui imperio, nec co-

natur ipsum quovis modo è: folio fue deturbare.

Ob.3. Erumt reges nuritis tui, & Regine nurices tua, vultus in terram demisso adorabant te, & pulverem pedion tuorum lingent, sai. 49.23. Ergo non possum reges tales legibus co-crere, quibus tenentur prastare tantam reverentiam.

2

Sol. Non loquitur Propheta de personis sed de Ecclesia Orthodoxa, quæ tàm ex laicis constat quam clericis, à gentibus tandem summa veneratione amplectanda, non lege aliqua correente, sed allicio suaviter ducente.

Ob.4. Non tantum reprehendunt regem suon Uzziam Sacerdores. Non est tui officii Uzzia, ut adoleas incensium Domino, sed sacerdorum, 2. Chr. 26. 18. Cæterum vim intulerunt. Erredere è Sanstum io. Vers. 19. & festinatò expulerum cum;

V. 20. Ergo iplius imperio non fuerunt subjecti.

Sol. In legatione sua subjecti non sunt, sed verbi predicationem, & sacramentorum administrationem ex officio sibi ipsis vendicent, magistratum si sacra violantem juxta verbum Domini liberè redarguant. Hoc tamen non obstat, quo minùs persone et facultates ipsorum principibus subjiciantur, qui delinquentes pro merito, gladio & scepno coerceant. 2. Sacerdotes isti liegi non intulerunt manus violentas, sed increparunt tantum, & sponte sugientis leprà à deo percussi, um accederarunt.

Ob.5. Filii libert funt à regum tribuin, Mat. 17.26. Sed

tales funt clerici, Ergo regibus non subjiciuntur.

Sol. Omes Christiani hoc sensu sunt clerici, & liberati ut patet 1.Pet. 2.9. Jac. 1.25 per legem libertatis, Apoc. 5.10. unde clerici hinc habent nil petuliare. 2.Filii liberi sunt, qua Christiani, non qua membra Reipub. cui scandalo essent, si debitum non præberent consilium, & auxilium. 3. Quo nomine Christus pro se & Petro stateram solvi voluit.

Ob.6. Clerici sunt Pastores, Piscatores, Patres Laicorum, etiam principum. Sed praposterum est ut Pastores Ovibus, Piscatores Piscibus, Patres Filiis, vel anima corpori subjicerentur. Ergò non jure tantum divino sed naturali eximuntur.

Sol. Diverso respectu clericus pastor est & ovis, neq; pugnat, ut quem tu judicas in spiritualibus, judicet te in temporalibus.

Ob.7. Spiritualis homo omnia dijudicat, & iple à nemine

dijudicatur, 1. Cor. 2.15. Ergo nec subjicitur.

Sol. Æquè hoc omnes fideles ac Clericos respicit. 2. nondijudicatur ut firitualis, sed ut membrum Reisub: civilis. 3. nec casibus conscientie, sed in causis externis & civilibus.

QV EST.

## \*\*\*\*\*\*\*

QVÆSTIO IV.

# An liceat Clericis matrimoniums contrabere? Aff.

#### 2 V I A.

I. Donorabile est connubium inter omnes & torus immaculatus, fornicatores enim & adulteros judicabit Deus, Heb. 13.4. Ergo nulli hominum con-

ditioni interdicitur conjugium.

2. Ad vitandum scottationem unusquisq; suam uxmem habeat, & unaquaq; suum virum. 1. Cor. 7. 2. quia unusquisq; habet proprium donum ex Deo, alius quidem sic, alius autem sic. Donum autem non babentibus in quacurq; vitæ conditione, meliùs est nubere, quam uri, Vers. 9. Ergo æquè hoc licet cleticis ac laicir.

- 3. Apostolus prohibitionem coningii inter doctrinas Diabolicus recenset. 1. Tim. 4.3. Quia legi natura in primavá institutione contradicit. Non est bonuon boninem esse folion. Gen. 2.18. Faciamus ei adjutorium, simile sibi, quod sirmatur, 2. ex Praxi Pariarcharum, Enochi, Abrahami, Jobi, & summorum Sacerdotum in V.T. unde Solomon; va soli & melius est duobus quam Uni. Concessioni etiam repugnat Salvatoriis. Qui potest, inquit, calibatum capere capiat. Mat. 19.12. Ergo nemo aliquibus illud juste interdicat, quod salvator liberum esse voluit.
  - 4. 1. Tim. 3.2. & Tit. 1.6. Apostolus de Episcopis, Prasby-

teris, & Disconis clare affirmat licere ipfis conjugium contrahere, quatends eorum unumquemq; unius uxoris virum efle jubet, darmata Polygonia, & ulterius pratipit, quomodo propria familia consulant, ut liberos rede educant, & in officio contineant. Ergo licium erat ipfis ex prascripto Apostoli gaudere uxore, & liberis. Unde Rithmi cujusdam (ut ajunt) Oxoniensis.

5. Zacharias habuit prokem & weerem
Per bi win quen genuit adeptus bonorem.
Baptizavit etenim mundi falvatorem,
Perest qui tenuit novum hune errorem.
Paulus rapitur ad calos (uperiores,
Vbi mulias didicit res fecretiores,
Tandem ad nos rediens instruensa, mores,
Suas inquit, babe at qui ibet uxores.

Sic Petri sorm à salvatore sanatur. Mat. 8. 14 qui & uxorem circumduzit in Apostolatu. 1. Cor. 9. 5. Papimmine cælebs in Concilio primo Niceno libertarem nubendi clericis sortem testam asseruit Sozom. 1.1.c.22. Uxorati ctiam sucrunt Irenem, Spiridion cum aliis Gracii, & Latinia Episcopia, & uxores ipsorum Episcopisa, Presbyterissa & Diaconissa appellabantur.

--- Non horruit illa

Tempestate Deus thalamos, tadasq, jugales:

Ergo nunc & Clericis uxores habere licet.

6. Sacerdotum conjugiu favet Ju Canonicum, quia ex Sacerdotibus nati de legitimis conjugiu, in summos Pontifices promovebantus, quod sacerdotibus ante prohibitionem ubiq; erat licitum, & in Orientali Ecclesia, usq; hadie obtinet, Dist. 56. C. Cenomanensem. Unde miratur Leo Imperator illorum impudentiam, qui (ac si divine loges non essent absolute) liberis hac ex parte jugum imponere auderent-Novel. 2.

7. Calibatus iste coactus eleri & monachorum introduxit 1. fornicationem. 2. Adulterium. 3. Incestum. 4. Sodomiam. 5. Bestialitatem. 6. Norhismam. 7. Infamicidium. Ut videce licet in Visitatione Hen. 8. apud Baleum, & Speedum, & ex epistola Valairici Episcopi Augusteni ad Nicholaum Papam, de sex millibus infantum cranius in piscina quadam Cenobiali repertis, apud Magdeburg. Cent. 9. cap: 10. qux si filitiu sit, Pontificiorum est signemum non nostraum.

#### Objectiones Romanenfium.

Ob.1. Estote santii, quia ego sum santius. Levit. 20. 26. Et qui in carne sunt Des placere non possunt, Rom. 8.8. ita argumentatur Syricius Papa in epistola ad Hinerium Taraconensem Episcotum. 6.7. 2. Bonum est mulicrem non tangere, ergo malum est tangere. Hierummus in illud. 1. Cor. 7.1. Ergo Clerici, qui Des peculiariter inserviunt, à mulieri-

ribus debent pracipue abstinere.

Sol. Generatim. Textus ifti, & alii omnes, quos urgent Pomificii in hoc argumento, aquè Laicos ac Clericos respiciume, unde nullii omnino dicinam effet conjugium. 2, speciatam, conjugium in Domino includit potitos, quam excludit sanctitatem. 3. In carne esse non significat esse conjugatum, sed carnalibus affectibus deditum. 4. Bonun non opponitur hie melo aut virio, sed utili, & commodo; at idem sit quod esse per som modum & expediens, ver. 35. unde non dicit esse propini in tali statu ancipiti, mulierem non tangere. vers. 29.

Ob.2. Accedentes ad Deum jubentur non approprinquare werthur, Exod. 19. 15. nec parem familiam potuitient comedere, nifi abstitutifient à mulioribury. Sam. 21. 4. Ergo uxorés videnturimedimento effe, quo minus facra officia exequatur.

Sol. Ifta non concludant contra Sacerdorum conjugium, conftat enim illos tunc temporis fuifle uxoratos, fed monent tantum abfinendum effe ab uxoribus, & comnibus aliis, quæ maxime afficiunt, cum Dei cultus fit præ manibus. 2. Samuelis textus à fabrature repetitus. Mat. 12.4. relipicit potius laicos, Et Davidem & pueros quam Sacerdotes.

Ob.3.

Ob.3. Non dicat Eunuchus, Ego sum orbor arida, quia dabo eis nomen meliùs quam filia & filiabus. Isai. 56. 4.5, & quidam seipsos castrarum propter regnum extorum. Mat. 19. 12. Sed ista przecipue clerum respiciunt; Ergo clerici non debent esse uxorati.

Sol. Imò æque ad omnes pertinent ac clericos. 2. Loquitur propheta de piis àrlarose, non de innuptus. 3. & salvator de iis qui praserum colum uxoribus & liberis, quod ab omnibus side-

libus est faciendum, si casus tulerit. Mat. 19.29.

Ob. 4. Apostoli reliquerunt uxores, postquam ministerio

Christi se addixerunt, Luc. 18. 29. Mat. 19. 29. Hierom. cont. Juvin.l. 1. Ergo uxores à clericis sunt relinquendæ.

Sol. Aliud est uxores relinquere, ut præferatur religionis negotium pro tempore, aliud dimittere, & repudiare. Separationem quoad tempur cum consensu probat Apostolus. 1. Cor. 7.5. dimissionem nisi ob scortationem no permittit Salvator. Mat. 19. 9. 2. Apostolos, præsertim Petrum uxores circumduxisse constat, 1. Cor. 9.5. non enim verisimile est alienas secum habuisse. 3. Hieros ymo opponimus Clementem Alexandrinum, & Tertullianum, qui & satetur ipse contra Helvidium, alaxodo yuvasad, uxorem apud Apostolum denotare. 4. nec aliter secundum Salvatorem relinquendæ sunt uxores, quam parentes ac liberi, ida; ab omnibusæquè ac ministrio, cum relinquendus sit Deus vel uxores.

Ob. Nemo militans implicat se negotiu secularibus, ut el placeat, à quo delectus est miles. 2. Tim. 2. 4. at qui duxit uxarem sollicitus est de iiu quz sunt mundi, qui calebs est, sollicitus est de iiu quz sunt Domini. 1. Cor. 7-32.33. sacerdoiu ergo est

se exure pracipue ab omnibus iftis negotiis.

Sol. Uxorem ducere in Domino probam, non est implicare se negotiu secularibus, sed adjutorem in talibus sibi adscisere.
2. sollicitus est uxoratus de rebus mundanio communiter,
quando talom habet uxorem, qua suum non prastat officium,
non universaliter, quia hoc necesse est, sed quia sepiùs axidit.
3. ista uon magis clericorum, quam Laicorum obstant connubiio.

Ob.6. Id quod est melius, est eligendum à elericie, sed qui ab-

Stinet

finet à nupiù melius facit. 1. Cor. 7.38. quam qui ducit uxorem, Ergo hoc à Clericis præcipuè est præstandum.

Sol. Omnes aque spectat hoc ac Clinicos. 2. Melius facit, i. e. commoditis tempore persecutionis, ob prasentem necessitatem, ut restringit Apostolus, non absolute, prasertim si non sit instructius castitatis dono, ita enim est melius nubere, qu'am uri.

Ob. 7. Patres à conjugio abstinuerunt, & calibatum conciliorum decretis Clericis injunxerunt, quibus est obsequendum.

Sol. Hoc factum non ab omnibus, sed plerissi, alis reclamentibus) idq; ex consuetudine ob rerum angustius, idq; ex private liberos, proposito, non ex imperio, pracepto aut interdicto, 2. quia decreta hujusmodi matrimonium prohibentia ab antiquio non erant lata, sed sub recentiori Antichristi tyrannide inventa, quibus semper erat à sanioribus reclamatum.

### 

QVESTIO V.

#### An Monachatus sit religiosus vitæ status in quo quis superoget ? Neg.

2 U I A,

Rguit Scripturam esse impersectiam, ac si non tradidistet omnia ad salutem necessaria, contra illud, 2. Tim. 3. 16. 17. Omnis Scriptura Divinitàs est inspirata, & utilis est ad Doctrinam, ad redargutionem, ad correctionem, ad Disciplinam, que est in justitia, ut persectus sit homo Dei ad omne opus persectte instructus. Aliter Christus tandem cum Prophetis & Apostolis esset quoad regulas credendi, aut vivendi, à Dominico, Francisco, aut Ignatio Loyola corrigendus.

2. Irritum facis mandation Dei in honorandis parentibus,

& adjuvandie; Ingrediens enim religionem, eximitur posteà abomni paremum obsequio quod Pharifaicum istud refert à servatore reprehensum. Mat. 15.4. Mar. 7.10.

3. Privat homines primeva benedictione, Crescite & multiplicamini, & replete terram. Gen. 1.28. & contradicit creatoris sentencie. Non est bonum bonumen esse solum. Gen. 2.18. & sa-

riemir. Væ foli. Ecclef. 4.

4. Non licet vovere aliquid quod Deus non przeeperit, aut quod in damnum Reipub. aut praximi cedat; sed damnammir omnes cultus electitii, quia plane baretici. Quod przeipio tibi, hoc tantum sacito Domino, nec addas quicquam, nec minuas. Deut. 12.32. Col. 2.23. sed monochismi votum nusquam habet praceptum; Reipub. membrum subdneit, & separat, juxta illud Apostoli. Ego sum Pauli, ego Apollo, ego Cepha, 1. Cor. 1. 12. & contra illud Salv atoris. Ne vocamini Magistri, quia magistre unus est. Mat. 23. 10. nec permittit ut erga proximum exerceatur hospitalitas, & aliz virtutes Homeleica, przesertim si in Anachonismon, aut Eremitismum obbrutescat. Ergo non omninò est ferendum.

5. Vota Paupertais, Obedientia, & perpetui Calibatus verbo Dei adversantur quia 1. Mendienn noluit esse Deus in Ijrael, Ecclesiastic. 40. 28. 2. Emptos pretio non vult sieri servos hominum. 1. Cor. 7. 23. subcuntes Prapostorum justagine examine ex cata obedientia. contra illud Christi. Qui potest capere, capiat. Mat. 19. 13. Sed monachatus ad hac omnia mancipat incommoda, cum jupererogationis opinione, Ergo non est ferendus,

aut aliter instituendue.

6. Supererogatio est superarrogans commenum, quod consiliiu nititur sitiniis, à quorum observatione plus prastatur quam lex requirit. Atqui nemo potest implere legem Dei, ut inde jusificetur, multò minùs excedere dilettionem, qua ex praccepto. Toto Corde, toto Animo, & totis veribus Deum, & proximum sicut seipsum debet amplecti. Ergo impossibile est supererogare, ex observatis votis monosticis, & per consequens, Ecclesia ( ut loquuntur, ) Thesaum, & Papales inde educta indulgentia prorsus in somos abetunt.

7. Votum:

\$.2. 7. Votum in Baptifico nuncupatum, & postea ab adultis retihabitum, supervacanea reddit omnia vota monastica, nec enim plus requiritur, quam ut Diabolo,& omnibus ejus operibus, mundo & ejus pompis, & vanitatibus, carni & omnibus ejus impis concepiscentiis abrenunciemus; fidei omnes articulos credames, & in omnibus mandatis Domini ambulemus. Monachi autem religioni paltum obtrudunt, dum possident omnia securiis, & liberius in canobio, ex aliorum vivunt fudore, quam ij qui fundarunt talia monasteria, aut alij qui stipem, & elecmolynam conferent.

#### Objiciunt Romanenses.

Ob. 1. E Noth. Gen. 4. Nazarai, Num. 6. Elias & Elizeus, chabita. Jer. 35. Baptiffa, Mat. 3. Apoftoli, Act. 4. und cum aljis Santiis & patritus celeberrimis, hone vitz ftatom inftitue-

runt & coluerunt, Ergo est probandus.

Sol. Aliena funt ifta omnia à ftatu monacherum votivo, pam 1. qualis erat Emfb monachus, qui axorem habuit, & liberos? nec ille cultum feperatum inftituit, fed capta est ipfins fempore, publica seoreim à Caianitis invocatio; De inde verba textus aque ferunt prophanationem ac invocationem, junta Tremellium, Broughtonum & allos, ut fie legatur term captum ett profanar mmen Domini. 2. Nazaraorum peculiaris erat à Deo, non ab hominibus inflinatio, qui & bona politebani, & univer habacrunt, quemadmodum, 3. Rechabita, quorum ebjervationes non perrema erant, nec uniufmedi, sed remport accommodate 4. Elia & Elizei vocationes erant à Deo extraordinaria, nec in raema plum crahende, nec fili prophetarum in monafterilis, fed febolaice, pro tempore limul inflituebantajad munia fallette obcunda, in Ecrlefia, vel Republica, q. Baptifta-conditio diviniros injuncta, non ereman conftanter tennit, fed & autem petilt. 4. Communio bonorum Inter Apollolos, pro tempore erat

arrepta,

ar repla,non przcepta , ut continuaretur. 7. Ex seceffrate,non ex voto fa ctifunt Eremitz, Paulus, Antonius, & Hilarion, & Scho-Le fuerunt institute à patribus, in quibus discipuli educarentur ad ministerium, non monasteria, in quibus superstitiose saginarentur.ut in oilo non ferendo consensscerent.

Ob. 2. Si vis perfectus effe, vade, & vende omnia, & da pauperi-- bus, & habebis the aurum in Coclo. Mat. 19. 21. Ergo qui exuunt facularem, & induunt monachum, affequantur eam religi-

onis perfectionem, quam cateri fideles non attingunt.

Sol. Praceptum hoc personale erat ad hominem, & Auxerrezir, ad detegendam interrogantis latentem avaritiam, non generale, quod quosvis obligat, nisi in tali casu, ubi aut omnia funt deserenda, aut Christus relinquendus, monachatus igitur vota non omnino aftruit.

Ob. 3. Beati pauperes, Mat. 5.3. Ergo paupertas monacha-

lis est expeteuda.

Sol. Non pasperes notures, led pasperes and mari à Salvapore fælices pronunciantur, non ob divitiarum defection, fed anfmæ affection humilem, quod non clauftralibus folum, fed omnibus Christiania competit.

Ob. 4. Opportet nometiples negare, Mat. 16.24. & obedire Prepofitis. Heb. 13. 17. Sed ifta exactius ceteris preftant mo-

nachi. Ergo probanda est ista vitæ ratio.

Sol. Abnegatio suipsius & prapolitis debita obedientia zque omnibus Christianis pro ratione sua conditionis precipiuntur,nec minus exerceantur à fecularibu, quam à superflitiofis monatteriorum wieris.

Ob. 5. Caftratio voluntaria landatur. Mat. 19. 13. & per-Aringuntur vidre, que primem fidem deleruerunt. 1. Tim. 5. 12. Ergo cestitas monechalis est commendanda, & vota monacho-

num non deleroida.

Sol. Casticas illa perminine, fed non precipitar à Salvatore, idg; dono infruitie, non aliter difofrie. Illi antem fe caftrant propter regnum colorum, qui deferunt uxores & omnia que impediunt, quo minus Christian sequentur, sed uxor potest elle salis , que viri pictatem promoutat & infidelem faudificet. 1 1. 10

1. Cor,

1. Cor. 7. 14. 2. viduarum ante non reprehenditur conjugiam, sed levitas, quæ absq; ratione satis probata mutant conditionem.

Ob. 6. De virginibus praceptum Domini non habeo, confilium do. 1. Cor. 7. 25. unde Paulus gratis prædicans, plus praftiti, quam erat praceptum. 1. Cor. 9. 12. Ergo confilia dantur Evangelica, & supererogationis opera, monachatus

fundamenta.

Sol. Confilia ista sunt pracepta, que non omnibu competunt, sed capacibu, nec sunt ultra preceptum generale, sed citra, ut media ad precepti impletionem ducentia. 2. Paulus supererogat non absolut è, respectu generalis precepti, Diliges Dominum Deum tuam toto Corde, &c. proximum sicut teipfum, sed comparate, quatenus gratis predicabat, cum stipendium potuisset jure postulare, quod tamen debitum Deo obsequium non excedit, sed infra subsidit.

Ob. 7. Supererogationem defendunt Patres, Ergo non

à nobis est sufflaminanda.

Sol. Defendunt comparate, vel, 1. ad præcepti partem negativam, ut qui Eleemofynas largitur plus præftat, quam litera præcipit, Non furaberia, vel 2. ad alias externos, ut cu manimitàs quispiam implet literam non consuetitudinario, vel 3. ad unum aliquod mandatum, ut jubes quod Addultera non timus? Amando plus facimus quam jubes, aiunt virgines apud Augustinum, de verbis Apost. Serm. 18. vel 4. Ad mandatum cæteris commune, sic Paulus supererogat, dum gratis prædicat, sed non absoluté, ac si aliquis potuit Deum plus quam toto animo, mente & corde diligere, quod expresse pracipita, omnia enim cum seceimus, dicanus, quod jervi intailes sonus, quia fecimus tantim, quod debuinus, Luc. 17. 10.

A a 3

QVEST. VI.

on more la

#### 

QUÆST. VI.

#### An Iuramentum Fidelitatis Magistratibus Laicis à clericis æquè ac à Laicis sit præstandum? Ast.

2 V I A.

Tramenum illud nil præter veritatem, judicium & justitiam proponit quæ funt omnes conditiones juramento legitimo requilitæ. Jer. 4.2.

2. De fide subditorum Magistratum reddit certiorem, ut mutua pax in Repub. conservetur, dum legitimam ipsius agnoscunt, paestatem, & debitam spondent obedientiam juxta

illud Rom. 13.1.

3. Detrahit Anichristo & Fanaticie larvam, qui sub prztextu supremetus à Christo ipsis concessi , detrahunt Casari quiz sunt Casarie. contra illud. Mas. 22. 21. & subdites animant & arman, vel occultis cuniculie, vel aperta rebellione in Unites Domini.

4. Discrimen ponit aperum inter Papicolas errenes, & turbones, dum constet, qui hoc sincerè prassam juramenum (non obstante in aliis superstitione aut dissensis) habendos esse pro sidelibus subditàs, recusantes verò persidia esse postulandos.

5. Ante mille annos contimile juramentum ab Hispanis Pontificiu sanctitur exigendum. Concil. Tolet: 400. Can. 74. Ergo nec nostrum, nec novum, nec iniquum habendum est inventum.

6. Idem etiam decreverunt Galli Papicole in Conventur trium ordinum Ann: 1614. ubi Bellar: Suarez, & Santiarelle aliorumgi

aliornmq: oppugnantium hoc juramemum Fractatus Vulcano adjudicantur. Vid. libellum eujus Titulus DEUS & REX.

7, Onibus consentiunt Barclei Pater, & Filim. 2. Apud nos Socerdores 13. regnante Elizabetha apud E. J. Pontificium, in peculiari Tralianu Anglice p. 10. 3. Blackwellus Archipresbyter, cum sequacibus jur amenum illud prastiti, ut Rogerus Witheringtonius adversus Fitz-berbert, Sculkenium, & alios ex Conciliu & Patribus copiose & nervose defendit.

#### Objectiones Adversantium .

Ob. 1. Non prestandum est juramentum quod privat
Pontificem suo jure, quo potest Reges Christianos deponere ex pacto in Baptismo, per quod Christo & suo
in terris vicario se subjiciant Bellar.

Sol. In Baptismo nomen dant omnes Christo, non Papa, qui est Christi potius Rrvalie, quàm Vicariue, & generale est Axioma. Lex Christiana nullum privat suo jure Ecclesiastico multo mimis temperali.

Ob. 2: Potestas Temporalis potestati spirinali est subjecta, quod negatur in hoc juramento. Ergo non est admittendum.

Sel. Subjicitur quoad directionem, non quoad imperion & contionem, diverso enim respetiu & Gladius Tubjicitur Clavibus, & Claves Gladius, exemptio enim Clericorum est exprincipum indulgentia, non ex vocationis, aut personarum privilegio.

Ob.3. Constitue super te regem ex fratribus tois. Deut. 17. 15. i.e. ejuschem religionis. Ergo si christianus sex dilabatur in harefin: aut albeismun regni soi jure excidit, & per consequent,

potest à Papa excommunicari, & deponi.

Sol. Impie facit populus qui regem infidelem (cum aliter poteft) fibi ipfi conflituat, sed si legitimo titulo hareditatio, vel alias à Deo sit conflitutus; ferendus est, sive Tyramus five Hereticus, vel aliss, non à subditis suis feriendus, multo

minus à Papa exauctorandus.

Ob.4. Damnat Juramensum, ut impiam & bereticam, hanc doffrinam, qu'ed principes per Papam excommunicati possine à subditis deponi, sed hoc non est beresieum, qu'ia nullum tollit sidei Agriculum, sed regimen tantum Ecclesia respicit.

Sol. Hærelis non tantum fidei respicit Articulos, sed veritates omnes in verbo divino expressa, de quibus hæc est. Obedientiam principibus nostris esse prestandam, Rom. 13. 1. 8c.nec hanc opinionem directe damnas ut hæresicam, sed ac si

effet heretica, deteftandam.

Ob.5. Negat hoc juramentum jus Absolutionis, quod omnibus ministris conceditur. Ergo iniquum est, & non susci-

piendum.

Sol. Aliud est absolvere penitentes à peccatie, aliud ab obedienia principibus suis debita; hoc facere possunt omnes ministri æque ac Papa (declarative tantim, non autoritative) non illud, Vel Papa vel quivis alius præter Deum.

Ob.6. Ut Petro, lic Pape ejus sucessori in unctum erat triplex Pasce, Joh. 21. i. e. triplex concessa potestas. 1. circa lugos ut istos abigat. 2. circa erietes petulcos, ut eos excludat. 3. circa oviculus, ut pabulum salutare illis prabeat, sed hoc im-

pedit hoc juramentum. Ergo non suscipiendum.

Sol. Nihil peculiare Petro, quod cateris Apostolis non erat commune multo minus Papa, in verbis illis Christi erat concessione. 2. Aliud autem est pascere, aliud deglubere, & deponere, rectius faceret Papa, si suos pasceres, & non immitteret sakem in alienam nessem. 3. Oves enim non Papa sunt, sed Christi, quas pro virili tenentur omnes pastores spirituales verbo pascere, & non bonis suis semporalibus exuere.

Ob.7. Surge Perre, acide, & mandura. Ergo potest Papa ipfius successor principes rebelles pro arbitratu deponere. Baro-

nius.

Sol. Si fic occidenteneur codem przecepto mendicare, fed forfan tum offa harebunt in gulajut contigit laps ovem voranti in fabula.

QUESTIO

#### <del>\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*</del>

QUEST. VII.

#### An aliqua sint membra Ecclesiæ labor antia in Purgatorio? Neg.

. 2 V I A.

1. Scriptura tale Purgatorium circa centrum terre, Gehennæ attiguum non agnoscie, sicut patet ex duciu utriusq; Testamenti, sive in exequius celebrandis, sive in sacrificia offerendis, ubi ne vola quidem talis purgatorii, vel minimum occurrit vettigium. Ergo est sigmentum, poeticum, & ethnicum, non dugma Christianum.

2. Duo tantum statuuntur post mortem animarum receptecula, celum credentibus, & gehenna incredulis. Mar. 16.16. quod in parabola Divitis & Lazari, ad oculum quasi exprimitur. Luc. 16.22. Ergo locus tertius non est singendus,

quod fit laboratorium animarum pargaterium.

3. Qui credit, in judicium non venit, sed per mortem transit ad vitam, Joh. 5.24. 2. Beati mortus, de agli etiam dicit spiritus, ut requiescum à laboribus, Apoc. 14.13. 2. Scimus cum hæc terrena domus dissoluta suerit, habere nos adisscium in calo. 2. Cor. 5.1. Ergo non carcerem in purgatorio.

4. Sanguis Jesu Christi (25.21/20) purificat nos ab omni seccato, 1. Joh 1.7. 2. quem proposuit, Deus sacripus placamenum, per fidem in sanguine ipitus, ad demonstrationem justitiz suz, przetereundo peccasa que antecesserunt in illa Dei solerantia. Rom. 3.25. Ergo non punit in alio seculo. Sed detrahit hec sicta expiatio Christi satisfactioni meritoria, & mediatoria, & Articulum Remissionis peccatorum, quem habemus in symbolo Apostolico, prorsus evertit.

ВЬ

5. Dum

5. Dum tempus habemus, operemur bonum apud omnes, Gal. 6. 10. venit mar, in qua nemo potest operari, Joh.
9.4. Quodeung; facere potest manus tua, instanter operare,
quia nec opus, nec ratio, nec sapientia, nec scientia erunt apud
inseros, quo tu properas. Eccl. 9. 10. Sed immutabilis est statur ut arboris cademia ad austrum, vel aquisonem, Eccl. 11. 3.
Ergo non expectanda post nane vitam pingatio, ubi nullus
est locus operandi, sed recipiendi secundum opera.

6. Confentiunt Patres postquam hinc excession fuerit, nullus panitentia aut satufastionis locus relinquitur, Cyprian ed Demetrianum. 2. Hic heir, & certamini locus est, illic erit corone, & pramio, Chrysoft de Lazaro, Homil. 2.3. Nemo se fallat, fratres. Duo tantum loca sun, tertius nullus invensiur. Aug.

de Tempore.Ser. 132.

7. Aut explat Progratium post hanc vitam culpum, aut panam.non culpum, quia ista tollitur per panitentis Absolutionem & extremam Unitionem, non panam, quia ista exigitur severislime in Purgatorio, contra illud, Peccatorum ejus non recordator amplius, Ezec. 18. 22. quod si firblata sit culpu in hac vita, quare non & pana? & si deleatur culpu mortalis, cue non & musto magis peccati venialis, sic ut non opus sit apud inferos Pargatorio, præsertim à Damonibus torquentibus, qui potius polluant, quam purgent, unde hæstrant de Purgatorio Lombardus cum plurimis alsis Papicolis, nulli urgent ut Aniculum sidei præser Jesuitar.

#### Contra ur gent Romanenses.

Ob.1. EX V. T. Santia & Salutaris est cogitatio orare
pro defuntiis, r. Mac. 12. Sed non sulvatis, quia
non opus est, vel damnatis, quia mon prodest. Ergo pro progesis. 2. Quem in finem panis, & vinum expendenda estent in
sepuluris justorum? Tob. 4. 3. David jejunavit pro Saul, &
Junaihan, 2. Sant. 1. 4. Agnoscit se per ignem & aquam eductum
fuisse

fuiffe in locum refrigerii. Pfal. 38. 5. in quo non erat equa Zach. 2. 6. E loco ubi accensus erat ignis spinas devorans, Pfal. 66. 7. Ubi fedebit Deus quali ignis conflant, & curgabit filios Levi. Unde petit David, ne illum in tra fua castiger, Pfal, 6. Sed omnia ifta laca, vel feorsim, vel fimul fumpta pro bant Purgatorium. Bell.

Sol- Duo prima loca funt Aportibe, nec probant Purgatorium post hanc weam, fed piorum promovent castigationen & confelationem. 2. reliqua vel fune prorfus aliena, vel respiciunt tantum affilitiones quibus Dem fuos caftigat, vel extrimunt pium affectum vivorum erga mortuos, 3. Nec Patres ante Christi advention juxta Pontificios fuerunt in Purgatorio, sed in Limbs Parson, unde dieunt Christian illes eduxiffe.

Ob. 2. N. T. exhibet carcerem, unde post reddicam ultimam quadramem erit liberatio, Mat. 5. & mitierem panam, quam in gehenna irascenti temere. ibid. 2. Percata quadam elle remittende post hane vitem. Mat. 12. quod non peteft fiei in colis, aut gebenna, Ergo in Purgatorio. 3. Per Mammena iniquitatis posse nos facere amicos, qui post mortem recipiant nos in caleffia habitacula. Luc. 16. 4. Oraffe latronem, ut Christim effet ipinis memor in regno, sic ut evaderet Purgaterium, Luc. 22. eujus dolores Christin dicitur felviffe. Act. 2. 5. ubi purgandonum peccara, ut fanum & stipule, quali per ignem ablumuntur. 1. Cor. 3. 6. Pro quibus lachrimis se baptizam viviont liberentur à pœnis. 1. Cor. 15. 7. Eandemq; ob causam in purgatorio laborantes Christo geniculantur. Phil. 2.

Sol. Torquenturifta omnia adversus Textus scopum, us patet ex antecedentibur, & confequentibus; nec gry de purgaso-

rio post hanc vitam potest ex illis extundi.

Ob. 3. Concilium Carthaginiense terrium, Bracarense primum, Cabilonenfe, Wormafienfe, Later anenfe, Florentinion, & Tridentinum, Porgatorium affernere, Ergo ett credendion.

Sol. Prima ifta Concilia particularia de commemoratione mortuerum statuunt, non de purgatione. 2. Tria sequentia pro libitu decreverunt quicquid maxime ipsorum commodis

Bb =

Ob. 4. Patres Oration on, Sacrificiorum, Oblationum pro de-

functis, adeoq; pugatorii post bane vitam mentionem faci-

unt. Ergo receptum fuit ab illis ut Ecclefiz doguna.

Sol. In alium finem hoc fecerunt, vel ad testificandum

Sol. In alium finem hoc fecerunt, vel ad testificandum pium erga mortuos affectum. 2. vel ad exopiandam illis beatam resurrectionem, 3. vel ad Deum celebrandum pro mortuis în domino. 4. vel loquantus de igne reibulationis în hoc seculo, vel constagrationis în die judicji, vel 5. basitamer asserunt. Incredibile non est, Quia forsitan verum est, ut Augustinus, nunquam urgem ut fidei dogma, nam priscis (uti fatetur Rossensis contra Luberian. Act. 18.) erat incognitum, & servi ad ignem Purgatorij est trepidatum. conser. Sixtum. Senen. Biblioth. lib.5. Num. 17.

Ob. 5. Confitentur Pingatorium Hebrai, ut Josephus Bene Gorion, Mahumetani in Alkarano, Philosophi, ut Plato in Gorgia, & Phedone. Cicro in somnio Scipionis. Poezz ut Virgilius.

> Ergo exercentur panis veter umis melarun Supplicia expendunt. An. 6.

Claudianus.

Quos ubi per varios amnes, per mille figuras

Egit letheo purgatos flumino----

contra Ruffinum. l. 2. Ergo diciamen oft quafi naturz, dari

purgatorium. Bellar. de Purgat. l. 1. c. 11.

Sol. Prodigiosum videtur Christiana sidei dogma, quod talibus nititur parienis. 2. & Purgatorium hoc Judaicum, Ethnicum, & Turcicum, toto (ut loqui liceat ) inferno, à Paristico discrepat.

Ot. 6. Animarum apparitiones purgatorium variis monelis & singultibus demonstrarunt, ut patet ex Gregorii Dialogis, 2. Gregorio Turonico, 3. Petro Damiani. 4. Beda. 5. Bernardo. 6. Anselmo. 7. Vincentio in speculo Historiali, ut habet Bellar. ibid. Ergo credendum est esse Purgatorium.

Sol. Fabulz ista anniles Diaboli potius produnt impostu-

est, quam Articuli Christiani ponunt fundamentum.

Ob. Purgatorium, hoc est locus intra terra viscera, ge-

hennz vicinum, colligi potest ex irruptionibus ignis Ætnz in Sicilia, & Hocle in Islandia, unde conspecta fuit anima Theodorici Ariani in foveam Vulcani przespitata, apud Gregor. Dialog. 1. 4. c. 35. & audiuntus ex Hecla, tonitrua horribilia, & szpe apparent anime, quz dicunt se mitti in istum montem. Bellar. de Purgat. 1. 1. c. 6.

Sol. Ex venis terre Sulphuree erumpere tales ignes oftendunt Physici, & naso caret, vel laborat nimia gravedine, qui olidas hujusmodi imposturas statim non suboltaciat.

B b 3

Loci



LOCI IV. SECT. III.

## DE DISCIPLINA

ECCLESIASTICA.



1SCIPLINA in qualibet particulari Ecclesia est necessaria, 1. deducenda ex verbo divino, 2. dirigenda ad raste & inquariar 3. liber anda à cumulo rituum & ceremoniarum encranium.

In hac discuienda przeipuz occurrunt hz Queftiones.

 Regimen Ecclefia Catholica per Papam, tanquam Christi Vicarium debeat esse Monarchicum?

 Ex Institutione Christi, aut Apostolorum, Episcopatus sit Ordo sive gradue, Prasbyteratu distinctiu, coque superior?

3. Clerici Jure Divino exerceant Jurisdictionem Temporalem, aut Laici firitualem?

4. Liceat subditis contra legitimum suum Magistra-

face

tum, sub pratezetu quovie Religionie, arma movere? 5. State Laurgie in diverfis Ecclefis diverfe modo Sactie Littrie non repugnant, fint probande?

6. Liturgia Anglicana fit Sacris Literis Conformis? 7. Vocatio Cleri Anglicani ad Sacros Ordines post Reformationem fuerit Legatima?



QV EST10. 1.

An regimen Ecclesia Catholica per Papam, tanquam Christi Vicarium, debet effe monarchicum? Neg.

DUIA.

Ontifex Ecclefie Julaice , ntcunq typus erat Christi monarcham no agebat pro arbitratu (so, Sed legi & regi politico erat subjectus, unde David de rebus disponit Ecclefiafticie, Sacerdotibus & Levitis Parelip, 1 15.16. Solomon deponit Abeathar fummum Sacerditem, & forrogat Sade in ipins locum. 1. Reg. 2. 26. 27. cogito, Cantiliun ad Templi Confecrationem. 1. Reg. 8. quod monarthiam summi Pontificis procfirs eliminat.

2. In N.T. primarum in Ecclesia Salvator prorfus prohibuit. Scitis quod principes gentium dominantur corum, & qui poteftatem habent fuper eds, Benefici vocantur, vos autem non fic: Mat. 20.26. Luc. 22. 26. neg; inter ordines Ecclefiafticos, Papam ullum, aut Occumenicum Episcopum recentet Apostolus,

1.Cor.12.28.Eph.4.11.

3. In Concilio Hierofolymitano, Act. 15. nullus prz czte-

ris presidet vel primation exercet; sed Apostoli pari jure decernunt, & decreta sua cum assensu Presbyteroriun & fratrum absq;

Anathemate Syderante promulgant, Vers. 22.23.

4. Petrus iple hanc monarchiam, & suprematum prorsus aversatur dum Συμπροσβύπερη se appellat, & αρτακορινούν dominari in clerum, & ακοτροόποικοπός prorsus interdicit, 1.Pet. 4.15. & cap.5.1.3. cur igitur Papa arrogat, quod Petrus abhorret? Et cur vendicat sub titulo Petri primatum, potius quam quivis alius orthodoκus Episcopus?

5. Christus solus est monarcha, caput & sponsus catholica Ecclesia, cui profitetur se semper alfuturum usq; ad cousummationem saculi. Mat. 18.19. & 28.20. sed ista sunt arisara cum vicario, qui absentis vices tantum supplet, sic enim monarcha non estet parse, & corpus esset biceps, & sponsus admiteret tori so-

cium quod non est ferendum.

6. Papali huic usurpationi restiterunt Concilia omnia antiquiora, & liberiora, è quibus nonnulla hereticos aut schismaticos Papas denunciarunt, & deposuerunt; nec Ecclesie Patriarchales eminentiores usq; ad hunc diem Papæ jugum subierunt. Legatur Philippi Mornei mysterium iniquitatis, qui sexaginta circiter instantias adversis hoc monarchicum papale re-

gimen adducit.

7. Patres oppugnant. 1. Coprianus. Cateri Apoftoli erani quod fuit Petrus pari confornio praditi honoris, & potestatis. lib. de Simplicitat: Pralatorum. 2. Hieron. Ubicunq; fuerit Episcopus, sive Roma sive Eugubia, sive alibi, ejustem est & Sacordonii, Ep. ad Evagrium. 3. Gregorius Papa. Ego sidenter dico quia quisq; se universalem Episcopum, vel Sacordotem vocat, vel vocari desiderat in elatione sua, Antichristum practurit. lib. 6. ep. vid. Perkins: Problem. Tit. Suprematus.

Objectiones .

### Objectiones Romanenfium.

Thristus reliquit sux Ecclesia optimum regimen, tale autem est monarchicum, quod obtinet in caelesti Hierarchia, ubi Michael Lucifero est suffettus, & inter apes, grues, & catera pecara campi, qua sortiuntur ex natura dictamine unum Rectorem. Ergo hoc in Ecclesia catholica est tenendum.

Sol. Monarcham agnoscimus Ecelesia, sed Christum, non Papam. 2. Quem per Michaelem designatum existimamus non Lucifero (quod blasphemum est) successorem, sed è sinu Patris haredem. 3. nec apes una; aut grus &c. omnibus alveariis & gregibus præficitur, sed diversa diversis; ut regnum unumquodq; distinctum in Politicis habet suum distinctum regem, non unum omnia.

Ob.2. Regimen Judaica Ecclesia à Deo ipso constitutum erat Monarchicum, sub uno summo sacerdote. Hac autem omnia in figura facta sunt mostra. Cor. 10. 6. Ergo huic Ecclesia

confirmanda est Christiana gubernatio.

Sol. Summus Judzorum Sacerdos Christi erat 1991s, qui Monarcha solus est Christianz Ecclesiz. 2. non querendum hic à nobis quid politicis placeat, sed quid Christiu constituerit.

Ob.3. Christus constituit Petrum calem Monarcham. Mat. 16.18. Tu es Petrus & supra hant Petrum zdificabo Ecclesiam meam & Joh.21.15. Triplex pasce agnorum, & ovium illi injungitur, aliase; in N.T.28. pratogativa prz czteris Apostolia Petro ascribuntur.

Sol. De officio Petri cum exteris Apostolis communi aperta est scriptura, sed nil habet de Monarchatu. 2. nec Petri personam fundamentum Ecclesia statuunt Patres, sed confessionem de Christo, nomine omnium Apostolorum exhibitam. Vel Petro tantum personaliter hoc dicamus concessium, ut primus esset Evangelii praco post S. Sti descension. quod Att. 2.

C przftrum

przstitum fuisse legimus. 3. Triplex Pasce triplicem negationem respicit, ob quam Salvator non ipsum pro merito rejeciffe, fed pro fumma fua miferterdia in integrum reflicuiffe declarat, ut palceret iple cumteterit, non per ceterit, inter cateros ut focius, non cateros omnes, ut monarcha. 4. Corrafe vero ifte 28: prerogetive, fi primmum ordinis Peno conferunt, forenmen Jurifdictione nollasends deserunt; 5 - Quem fi falvaror Perro, & Pomificibus Romanis in carreras omnes Ecclesias contulisses, mirum viderar, S. Person in concilio Hierofolimitano, aut Epiftolis fuis Catholicis, ne verbo quide hanc prerogativam inlinualle, nec B. Paulum hoc Romanis in Ampliffima feia Epiftola fignificaffe, Nee Zozimim, Bonifacium; atit Caleftimon hos Scripture textus contra Africanos in Concilio Carthaginensi, 6. in causa Apiarii pro suprematu tamCatholico produxisse potios, quam Canonem suppositinium Concilii Nicani obtrufiffe, tam expositum fannis &fibilis, & qui titulum à Scripturis hodie deductum, cassum redderet.

Ob. 4. Succefforem Petro in primate fuiffe Pontificem Romanom, conflat ex quatuor primis Confiliis Occumenicis, Nicano, Ephefino, Conflantinopolitano, & Chalcedonenfi, Ergo ip-

fi hodiè non est detrabendus.

Sol. Confusionem in cœlo est inventurus quicunq; primatum in terris desideraverit, Chrysost. in Mat. cap. 20.

2. Detorta sunt vel sistinia ca que ex Conciliu adseruntur, ut patet vel obiter expendemibus. 3. vel conciliu tantum causa, vel ob sedis eminemiam, ut habet Concilium Chalcedonense, cap. 28. & Act. 25. 4. vel ob Pontisicum priorum pietatem, & patienniam, hoc illis non jure, sed arbitrario erat delatum; constat enim primatum autoritativum per Bonifacium primum à Phoca Imperativicida, malis artibus suisse imperatum, apud Sigebertum. ad An. 607. antea enim parvus respectius ad Romanam Ecclesiam habebatur, fatente Ænea Sylvio, posteà Papa Pio secundo lib. 1. ep. 288.

Ob. 5. De facto Pontifices Romani Concilia coegerunt, iplis presiderunt, aut per se, aut legatos, eademq; confirmarunt.

Ergo

6.3.

Ergo agnitus fuit ab omnibus ipsorum suprematus.

Sol. Quaftio est de jure, nou de faito, net faitum hot placuit cateris Ecclesia, sed cesserum publica pacis causa, ambitioni Romana, & syrannidi, quia non tuto potuissent resistere.

Ob. 6. In fidei controversiis vel disciplina, appellatum fuic ad Romanom selem ab aliis Ecclesiis, 2. à Grecis estam ad Romanos translatum erat imperium, quod fieri non potuit

abiq; suprema autoritate.

Sol. Appellationes hujusmodi ad Papam suerunt sacta, non ut ad Judicem supremun, qui pro autoritate catteris imperitabat, sed ut ad Arbitrum honosarium, qui consilio, & auxilio poterat ipsis subvenire præ catteris, 2. & ex consensu partium, vel aliis rationibus politicie. Non ex autoritate Papali gransacta fuit illa imperii translatio, ut constat ex historiis.

Ob. 7. Nulla ratio reddi potest Quare, vel tempus designari Quando Papa hunc obtinuit, quem semper exercuit sic primatum, qui Titulia quindecim à priscis illi attributis

agnoscitur.

Sol. Patet hujus suprematus, 1. initium à Phoca, 2. augmentum per faudes, impudentiam, & syrannidem, & 3. augui ex ignorantià secularium, & timore Excommunications, & depositionis, à quibus ut à mormoluceis sascinati quasi & inebriati, principes terre resilierunt.

Cca

QV EST. 11.

## 

QUEST. 11.

An ex Institutione Christi, aut Apostolorum, Episcopatus sit ordo, sive gradus, à Presbrteratu distinctus, eog superior? Aff.

Onftat 1. Etifcoforum, Presbyterorum & Diaconorum nomina, diftincte occurrere in N. T. & Epifcopatun Inspectionem quandam authoratativam, Prefbyteratum atatem Senatoriam, Diaconatum, Ministerium obeundum juxta literam denotare. Convenii, 2. Aliquam faltem Discipline ivrellar & ivrupuriar juxtà Apostolum, 1. Cor. 14.40.in qualibet visibili Ecclesia esso observandam. Quia Deus non est author agararana, status incompositi in Ecclefiis Sanctorum. lb. v. 33. fed constituit primum Apostolos, fecundo Prophetas, tertio Dolleres, &c. ut corpore humano fubordinata membra, 1. Cor. 12. 28. vel ut in ordinato exercitu effent qui imperent, & pareant. Mat. 8.9. Nec lis est, 3. De Episcoporum Titulis, Reditibus, aut aliis Prerventivis à principibus secularibus illis diversimode concessis, sed de Ordine feu Gradu. An hoc Respectu, Jurisdictionem in Prasbyteros ex Christi Institutione, aut Apostolorum praxi, juste vendicent. Negant hic zelote nonnulli Recentiores. Affirmarunt nobiscum per 1500 annos, omnes Ecclesia intra Christianographie limites Celebrationes, his & confimilibus nixe fundamentis.

1. Quod ab ipso Deo quoad substantiam in U. T. suit sancitum, & Analogice à servature, & Apossotie probatum & observatum,

observatum, Institutum Christi, aut Apostolicum, jure divino effe afferatur, fed tale eff regimen per Epifcopos, Prasbyteros, & Diecones, principibus Sacerdotum, facerdotibus, & Levitis, prorfus analogum, unde principes ifti (acerdonum, Pralati, Antifites, prafules facerdotum, & Levitarum appellantur, qui prospicerent ut facra illis injuncta obirent munia. Num. 3. 24. fq. inter quos Eleazar filius Aaronis Prelatus Prelatorum audit, quali Archietiscorus Ib. v. 32. de his autem dum vaticinatur Isaias, sub Christianismo Gentibus transferendis c. 60, 21. exprimunt 72. per de mo emalores, dabo illis Epifcopes, & dum pugnat Apostolus pro portione Ministris Evangelicis non arbitraria, sed jure divino debita, nonne (inquit) qui altari deserviunt, de Altari participant? Ita & Dominus ordinavit iis, qui Evangelium annuntiant, de Evangelio vivere. 1. Cor. 9.13. quod non rem tantum, sed arguendi modu à V. T. Satis corroborat. excipium. Mutato sacerdorio mutari etiam & legem. Heb. 7.12. Refonimus, Regimen à lege diftingui,unde mutata lege, Regimen manere potest, quoad substantia faltem & Analogiam, licet in circumstantijs quibusdam & ceremonijs pro libertate Christiana, diversimode varietur, ut in politicis secularibus. nec lex ipsa sub Evangelio sam muteri dicatur, quam à Christo impleri, Math. 5. 17. & mutari tantum quoad ulum, ne justificet, non quoad directionem,ne fanctificet. Diftinctio autem Episcopatus, & Presbyteratus, nervosids sub Evangelio confirmatur.

2. Ex ipfius Salvatoris Institutione hunc in modum. Capinis factum corporis fuz Ecclefia debet effe certiffima directio: At Christus Apostolos quibus succedunt Episcopi, Septuaginta discipulis Presbyterorum primipilis, pratulit & praerdinavit, ut patet ex collatis Mat. 10. & Luc. 10. Ergo hunc Primatum Epifcopi idq; Institutione Divina in suorum gregum przebyteros jure vendicent, Excipiunt Presbyteriani. 1. septuaginta discipulos zquali authoritate, & donis cum Apostolis fuisse infructos, ut patet ex iis, que communiter habebant in mandatis. Nec conftare. 2. Apostolos potitis fuiffe Episcopos quam septuaginta discipulos, unde non vident. 3. cur Prasbyteri z-

Cc 3

נשיאים

de

Emgrome Tor Luxur reddit Beza nimarum quo genio curati ob fer pent.

profapiam à Discipulis æque ac ab Apostolis non deducerent. Contra: Textus oftendit Apoftolos fuille ex Discipulorum elasse peculiari modo selectos & promotos, & nominatim designatos & conflitutos ut effent cum illo, & mitteret eos ad prædicandum, Mar. 3. 14: quod discipulis 70. non erat concessum, de quibus posteà in scriptura nulla mentio, cum eminens lit ubivis Apostolorum Ministerium. 2. An Arostoli autem fuerunt Epifcopi quis dubitare poteft, qui legerit Jude the emoximo Episcopatum, ex Plalm 109.9. 1770 confirmatum, Act. 1.20. quod autem Judis erat quoad dignitatem, erant & reliqui Apostoli, Episcopus ille per Episcopatwn, Ergo & hi. Quem titulum etiam falvatori attributum invenimus. 1: Pet. 2.25. quem nusquam Presbyjerum nominatum legimus. Quod in Apostolatiu & Discipulatus effet ejufdem fenfins, Cur Mathias tanta cum felennitate à Discipulatu Curatorem a. (erat enim unus,qui versabantur cum Apoftolis , Dominum ante passionem sequentibus) ad Apostolation evehitur ? Act, 1. 21. quid opus erat ut Samaritania per Philippun Diaconum converies, mitterentur Apoftoli, ut ulcerius pro iis orarent, & per manuum Impositionem. S.S. illis communicarent? Ad. 8. 15.17, Nec desunt inter veteres & Recentiores , qui promiffum illud falvatoris Mat. 19.28 de 12. Thronis Apostolis 12. erigendis, cum ipse locatus erat in Throno gloriz, non ad ultimum differunt Judicium, sed de tempore Regenerationis per Evangelium interpretantur, ad quod opus primitus quali inthronizati fuerunt Apostoli, ad ponenda fundamenta,que succesores illorum Episcopi firmiter tenerent , & cum dignitate conservarent, juxta illud pro Patribu tuis nati funt tibi filii, quos principes constitues super omnem terfunt Apefleli ram. Plal. 45. quod de successione Episcopali omnes ferè expo-

Patres,miffi pro Apoftolia, nunt. filii na ti fune tibi,con fituti ficut Epifcopi. Aug. in locu.

3. Praxis Apostolica in Agendie, ad totius Ecclesiz ivalas & Disciplina conservationem (ut pracepta in credendir ) pro canone divino eft tenenda. Atqui Antiecheni Anlieliene viri Apostolici ex Spiritus fancti expresso dictato Barnabam &,

Saulion

4. 2.

Pi

n

li

f•

n

n

E.

Saulum, Paulus Timotheum, & Titum per preces, & mar won Impofitionem Epricapos conflicuerunt; qui poster per singulas Etclefias oppidatim ordinarunt Prestyreror. Act. 13.2.8 14.23. 1. Tim. 5.22. Tit. 1.5. Etgo Presbyteti iic conflicted b Effcopis conftituentibus, ordine falcem aut gradu differunt; &illis funt superiores. Exciplunt. 1. Bhrnabant & Sautum Apostolos fuille, Etistopis fublimiores. Ideog; ad ipsorum cathedras Episcopos no esse evelicoos. Contra. Constat ex predictis Apostolos tuisse Episcopos, & Episcopos illis fuccedere, licet non immediatione Vocationit, aut amplitudine donorum, aut juidictionum, que erant pro tempore illis extraordineria; potestate tamen Ordinationis Przebyterorum, & Diaconorum, subernationis, correptionis, & carteris officis Ecclefiafficis necelfario continuandis vicem supplement Apostolorum, abiq; ulla Presbyterorum ab ipis constitutorum detractione. 2. Timotherone & Titum fubducunt fub Evangelistarum titulis,ac fi Epifcotum & Evangelistam effe, effent a over la Sed nec illud Pauli ad Timotheum. 2. Tim. 4.5. fac opus Evangelista, plus probat ipfum fuiffe tantum Evangelistam, quam illud quod fequitur immediate. The Asagorlas ou Thecolinor, eundem tantum fuisse Diaconum. Titus Evangelifta nusquam dicitur, uterq; verò in Epistolarum subscriptionibus, hic Ephesiorum, ille Cretenfrum Epifcopus appellatur, ut & Judas in Epiftolæ fuz titu- Ex Edit D. le Syriace Epilcopus infignitur. Que utcunq; non convin- M. Pocecke. cant,ut Canonica, fenfum tamen Exlefia fuperiorum Temporum oftendune ,ne Hifterica, pront tituli. 4. Et angelieran; quibus exauctoratir quis Manher à Merci; aut Luce à Johannis diftingueret Evangellom?

4. Qui compellat Existopes per calitàs datas illis Existela correptivas, erectivas, & direttivas, corum probat vocationem; & prelatures, led tide ab iplo felvarore faction legimus, Apoc. 2.8 3 ubi ad Angelos feprem Eccleharu Aftaticarum; diffindas totidem dictar à Johanne scribendas Epiftolas. Excipiunt, Angeles hic intelligi non Mongos fed was fires non individualiter, fed collettive, quod parer ex cap. 2. v.24. vier 3 My & mirkalnes, vobis autem dico, & cateris qui Thyanne el-

tis, & ex cujulq; Epistole clausula, qui habet aurem audiat quid Biritus dicat Ecclefie. Unde fub Angeli nomine, non personam aliquam particularem, sed totam Ecclesiam compellari, videtur manifestum, Contra, 1. Angelus quilibet hic seorsim compellatus, Angelus dicitur Ecclesia, non Angelus Ecclesia, cui in mandatis datur (ut legato aut nuncio) ut monitus iple moneret Ecclesiam. Ecclesia igitur monenda est ab Angelo, non monens Angelus. 2. Suos vijur 3 x 120 & reliquis Thyatrensibus, oftendit Epistolam ad omnes Thyanrenses pertinere, sed per Angelum illis (cui dirigibatur) communicandam, aliter idem effet monens & monitor, & Angelus zeque monendus ac monens, 3. Angelum autem illum Thyatyrenfium tunc fuille Carpum colligunt nonnulli ex Martyrologiis, quemadmodum Polycarpum Smyrne, Melitonem Sardenfibus, Gaium Pergamo pott occilum Antipam deputant alii. Atq; hinc è reformatis Beza, Marloratus, Brightmannus, Raynoldus, Deodatus, per Angelos delignare Episcopos abiq; scrupulo stamunt. Addit Parcus. Etileotos vocat stellas, quia prelucere aliis doctrine puritate, morum integritate, & fulgere debent in Exclesia, ficut Stelle fulgent in Firmamento, vocat coldem Angelos quia funt legati Dei ad Ecclesiam. in Apoc.c.1.v.20.

5. Eandem Episcoporum supra Presbyteros prelaturam deducit per 1500, annos, ab ipis Apostolis continuata Disciplina diadog Hinc. 1. successionem Episcoporum ad conterendas Harreticorum & Schismaticorum irruptios. Constanter opposuerunt Patres, Irenem, Tertullianus, Episcoporum ali compendio non coaretandi. 2. Quin & tritum est Aerium pro Heretico suisse condemnatum, quòd Episcopo aquasse Presbyterum, sanè ob Humani instituti violationem, à tot & talibus Ecclesianum quasi columnis stam gravis non suisse instituta censura. Sed Emerono en aper sursi sus probles la contenta de la contenta del contenta de la contenta del contenta de la contenta del contenta de la contenta de la contenta de la contenta del contenta de la c

Historices Apocryphos. 2. Episcopes illos, de quibus loquuntur veteres, dominantibus nostris prelatis admodum fuille diffimiles. 3. Aerium non eo nomine pro beretico fuiffe notatum, quod Prasbyterum Episcopo zquaffet. Sed quia in Arianismum & alios exitiales errores incidiffet. Contra. Recte quidam, Qui amboritatem (inquit) omnem majoribus suis adimit, sibi ipti nullam relinquit. 1. Hiftorici & patres adducuntur ut teffes fensus Ecclesia & temporum, in quibus vixerunt, non ad dogmana statuminanda à scripturis aliena. 2. Questio pre manibus est de Episcopali vocatione, ordine, & furissidictione, in & supra Presbyteres, non de Titulie, reditibue, aut privilegia aliis honorariu à principibus aut Rebuspublicis indultis. 3. De Aerio sufficit dogma illud de parinate Epifcopi & Prasbyteri inter Herefes iplius, ab Epiphanio & Augustino memorari, nec valet, Hereticas erat qua Arianus, Ergo Hereticus non

erat, qua ordini Episcopali injurius.

6. Adversantium confessio non parum conducet ad pracedentia stabilienda, ex his autem qui videntur inter Reformatos aliam amplecti disciplinam, funt vel. 1. Lutherani (ut loquuntur) vel .2. Zuingliani.vel.3. Calviniani. Lutherani per suos superintendentes, & praxin (quemadmodum per professionem in confessione Augustana, parum aut nihil à nobishac ex parte dissentiunt. Zuingliani verò, presertim Tigurini, utcunq; aliter dikiplinati,quam impense favent discipling noftre Episcopali, oftendunt ipsorum scripta doctiffima, & excocti judicii plenifima. Pro Calviniftia fufficiat vel hac unica Hieronymi Zanchii fumma erruditionis Bulliager. & perficacitatis liberrima protestatio. Testor me coram Deo in Gualter. mea conscientia, non alio habere loco quam schismaticorum, illos omnes qui in parte reformationis Ecclefia ponunt nullos habere Episcopos, qui authoritatis gradu supra suos Prasbyteros emineant, ubi liquido possunt habere. Prætereà cum Domino Calvino nullo non Anathemate dignos centeo, quotquot De Reform isti Hierarchia, qui Domino Jeju se inbmittit, subjici no- Ecel. p. 81. lunt. Consulie autem Calvinus Poloniæ Regi, non ut Epif- 19.149. copos tantum conflitueret in quavis provincia, fed fuper illos

 $\mathbf{D}\mathbf{d}$ 

etiam Archiepiscopos. Et ipse Beza (utcunq; ordini Episcopali iniquior) vel Episcopos nostros Anglicanos probat, vel egregie agit Sycophaniem. Saravia antem è Belgia, Sculurius è Palatinatu, & Spanhemius ab ipsa Genevensi schola, mitiores nobis transmiserunt uvus. Et domesticorum Eceboliorum crambe & labrusce jamdudum putruissent in simenie, nisi protraxissent illus nuper in lucem Smellymiani quidam Acrostici, sed quo successu, ingemant omnes Ecclesia Resormate & Orthodox

Et Nati Naturum, & qui na cuntur ab Illie.

7. Postremo (ut multa paucis conferam ) exterminium. five Epifeporum Degradationem, vel(ut pro re nata loquar) Deordinationem, Comitatur .1. Eccleliarum Carbedralism Abominanda desolatio ut ibi sibi invicem respondeant filie ulule, ubi in Decerie fentitatie altiflimus anteà colebatur. Comitatur. 2. Academiarian devastatio, in quibus, sublatis premiu, quid folidi aut fancti eft expectandum. 3. Eclipfin necesse eft ut patiantur stella apud majores nostros . S. Aueustinum volo, & Hierenymum, &c. ) primæ magnitudinis, sicut alorsus mulieris, qui non viderunt solem. Obliterabitue 4. feculorum 15. architeliura, ad novarum exhalationum incendium, que ut ignes fatui viatores fimpliciores in telules aut voragines przeipitent. 5. Maryres noftri Epifcopi, Cranmerue, Latimerus, Ridleus, &c. ) qui reformationem non scriptis tantim(ut alii doctifimi Epicopi) fed fanguine fuo obiignarunt, nova querant calendaria, Rachel lugeat suos liberos, quia non funt. 6. Quild fiet de Padot aprilmo, & de mutatione Sabathi Judaici in diem Dominicam, cum non alio nituntur divinojure, quam Episcopatus? Hoc igitur exauctorato, quibus columnie ifta fuffulciantur? 7. Et qua fronte tandem Preshteri moderni ab Antichristianis (ut ab his conclusum est) Epifcopis ordinati, sova tractent, & saramentalia? Num Antichriflu Christo genuinos generet filios? Plura nec minus punctiora his coacervari pomiffent, & arapparar ren'm. Mat. 24.15.

ObjeHiones

or Louisia View all inferts Corner

# Objectiones.

Ob. 1. I Nterdictum omne dominion excludit inter Clericos superioritatem: Sed principes Gentium dominantur corum, & qui majores sunt posefasem exercent in cos, non ita erit inter vos, Math. 20 23. 26. Mar. 10.42. Luc. 22. 25. Ergo Episcopi Prasbyserio non sunt præferendi.

Sel. Dominium hic flatuitur duplex. 1. Coallioun vi gladii, quale eft principum Gentium, aut magiftratur civilia, & quale ambiebant Zebediade , & hoc Apostolis interdicitur. 2. alind paternam, directivum, vel ministeriale , & tale illis commendatur, quo ministrent potius inferioribus, quam ministrorum gaudeant satellinis. 1. Inter Apostolos cantum ( quos folus alloquitur (alvane ) interdiciene Deminium, quod non obftat, quo minus in conftitutes ab iplis pottea Prasbyteres, jurisdictionem aliquam obtinerent. 3. Unde si domini appellentur, vel ex principum indultir, vel ex subditorum Reverentia , ( ut Eli & Eliar ab Hamah & Obadiah, 1. San. 1. 26. & 1. Reg. 18. 7.non invidendus eff illis talis titulerum ulus, fed ulurpatio , Dominue & Megifter, fervorum lavat pedes, Jo. 13. 15.14. & fastus superioribus objectus aliquoties conculcetur, sub humilitatis pratextu ab inferioribus, sed majori fastu.

Ob. 2. Qui eodem veniunt nomine, & eiidem titulis, funt ejuldem dignitatis & officij, led Episcopus & Prasbyter in Scripturis eodem veniunt nomine. Act. 20. 17. 28. Philip. 1.2. Tit. 1.5.7. Ergo Episcopatus non est distinctus à Pressymans.

Sol. Abstratii & concreti non cet Idem prædicandi modas, na qui Præsbyter est, solet esse priès etiam Disconas, sut qui in Artibus est magister solet esse Baccalaureus) nec tamen dixerit quispiam eundem esse Presbyteratum & Diaconatum, aut gradum magistri & Baccalaurei, subalterna siquidem non habeantur identica, ut quia Omnis Episcopus est Prasbyter, omnis

D d 2

Preibyter,

Presbyter, Diaconsu, vice versa inferas, Ergo omnis Diaconsu eft Prafbyter & omnis Prafbyter eft Epifcopus , Epifcopus enim (de quo controvertitur) non simplex Presbyter eft, sed cum Additamento Przlaturz, & Jurildi Bionis, ad quod Presbireratu Baluer tantum eft feu pheer andanien mapannie, Gradue,

Nation. Orat.de Patre fue. Laudatm d Beza.

1790 feu lex promotionie spiritualis, ut Diaconatus eft ad Praftyteratio. 1.Tim.3.13.unde 2.Suppeditat textus hujus distinctionis mebra, quod Episcopus lit uel Cleri, vel Gregis, seu ( ut hodie loquimur) Discejanus, vel Parochianus, Parochianus Ordinatus à Diocasano recte gregis peculiaris cui delignatur Infeeter seu prapositus dici potuit Episcopus, qui respectu ordinantir Dioccelani, Presbyteri tantum tenet subsellium. Viventibus autem Apostolis, & Evangelistis, ipsorum in plantandis, & vilitandis Eccleliis, Adiutoribin & Cooperariis, in iplis mansit Twisdictionis Episcopalis gubernatricis amplitudo, illis vero sublatis, & multiplicatio undequag: Fidelium cxtibus, Qui successerunt ipiis pro numere, & amplitudine Eccletiarum, ditignatas ab illis occuparunt fedes; in quibus ut anteà Apostoli fibiiplis Evangelistas, sic illi Prejbyteras sibiiplis asciverunt in partem solicitudinis, ad promulgandum verbum , & administrandon sacramenta , & tum primum Epifopi ed Logis dici caperunt, ut agnoscerentur Apostolis minores, fed Przsbyteris superiores, & ex distinctio nominibus dignoscerentur diftincti gradur, & officia. Hinc patet. 3. ad textus adductos responsio Ephesinorum & Philippensium, Presbyteros, Episcoporum titulis insigniri respectu gregum quibus fuerunt præpoliti, qui Apostolom interim habuerune ipforum Epikopum , qui illos pro jure fuo dirigebat & premonebat. Timm autem ab Apostolo delignatum, ut que apud Cretenfes deeffent, corrigeret, & constitueret oppidatim Presbyteres, fiib qua alia concipiamus notione, quam Episcopi diocœseos amplioris, qui Præsbyteris seu Episcopis Parahianis à se constitutis, (in ivragia præsertim Ecclesiastica ) Canones præscriberet? Quod à successoribus posteà continuatum.

Ob. 3.

Ob. 3. Vocatio extraordinaria successores non admitit Ordinarios, sed talis suit Apostolorum, Ergo Episcopi Apostolis non succedunt.

Sol. Aliquid erat in Apostolis extraordinarium, ut, 1. vocatio à Salvatore immediata. 2. Instructio per S. S. miraculosa,
3. Illimitata ( ut ita loquar) commissio, ad Evangelium per
totum mundum plant andum, & propagandum, in quibus successores
non habuerunt. Alia suerunt ordinaria ut 1. plantata rigare,
2. positio ab ipsis sundamentio superadificare. 3. Tradere posterio, quoad Doctrinam, cultum & disciplinam quae à majoribue
accepissent. In talibus si deessent successores, deficeret Evangelium, quos sub Episcoporum, non Prassyrerorum Genealogiis
agnovit Antiquitas.

Ob. 4. Non occurrit in Scripturis distincta aliqua Epifcapi ordinatio, ut habetur Profbyteri, Act. 14-23. Tit. 1.5. Ergo constat Profbyteros esse divini juris, quod de Episcopis non

oftendatur.

Sol. At constat cisdem locis, Prasbyteros istos à Paulo, Barnaba, & Tito suisse ordinatos, quos ex dictis constat eminentissimos suisse Exiscopos. Ostendant Adversantes, non ex Scripturis (quod nimium esset urgere) sed ex praxi Ecclesia alicujus celebrioris succedanea, Prasbyteros ordinasse Prasbyteros, multò minus Episcopos, & plus quam adduc tactum est prastarene, 2. per illud salvatoris, sicut missi me pater, sta ego mitto vos., Jo. 20.21. Illud S. S. separate mishi Barnabam, & Saulum ad opus, ad quod eos advocavi, illam Pauli designationem Timothei, & Titi ad certas provincias; Episcopatus sacile derivatur praslatura à summo illo Episcopo Animarum nostrarum. 1. Pet. 2-25. qui nusquam sub Presbyteri innotnit titulo. 3. Nec valet, quod Petrus se suprasbyterum, & Prasbyterum se Johannes nominat, quia salutantium indicarunt atatem vel humilitatem, non dignitatum diminutionem.

Ob. 5. Quibus Claves Ecclesia æque sunt tradita, hi pari sunt potestate, & dignitate Ecclesiastica, atqui Prasbyteria æque as Episcopia traduntur Claves Ecclesiæ, Ergo Episcopia non sunt interiores unde illud Chrysostomi, inter Episcopian & In 1, Tim. 2.

Dd3

Pre(byterum

raTit. c. L.

De Origio.

Presbyterum interest ferme nihil, & Hieronymi. Noverint Epicopi le magis consueradine, quam difositionis dominica veritate, Præsbyteris elle majores, & in Communi debere Ecclefiam regere, cui suffragatur Durandus inter Scholafticos, 1demq; fensiffe cum Arrio pracipuos Ecclesia Patres, Mi-

Sacrar Ordin, chael Medina afferit.

6. 5.

Sol. Extropica clavium fignificatione nil certò hic concluditur. Claves legimus tantum Perro traditar , non Abyfi,ut ibi in animas, incarceratas, aut suprematus, ut hic in terru in Laico sinxta ac Clericos exerceret Dominium, fed Regni Calorum, hic per Evangelium ex Judeis & gentibus stabiliendi, cujus post Spiritus Sancti descensum prodiit Petrus primus Pretto, Act. 2. Hoc autem personale tantum erat, posteris non transferendum, 2. fed potestas censurarum sive excemmunicandi, mores respiciens, Math. 18. 18. & Reminendi aux retinendi peccata conscientiam innodantia, Jo. 20. 23. sic Apostolis erant omnibus concessa, ut per illes & Episcopes illorum successores, Presbyteris etiam communicarentur, unde habent illas non à Christo immediate, sed per manus Superiorum traditas. 3. Nec aliud docent inter Patres, Chry-Softomus, Ferme nil (inquit) differt Episcopus à Prasbytero, nempe quoad allus iftos pradicandi, facramenta administrandi, aut absolvendi aut ligandi, & consuerudo ( de qua loquitur Hieron)mue) cum Apoliolica fuerit , in Agendie ad descrimen inter Episcopum & Przsbyterum stabiliendum, (vel jure dicamus divino ) sufficit quo sensu urgetur ab Apostolo. Nos talem consuetudinem non habemus. 1. Cor. 11. 16. Qui nihilominus, quoad gubernationem Ecclesiasticam ad Timotheum & Titum alias accumulat differentias, ut. 1. Præsbyteros ordinare per cauta, & suspensam manuum impositionem, 1. Tim. 5. 22. Tit. 1. 5. quod Episcoporum tantum effe agnoscit Hieronymus. 2. ingolfmanantra cobibere. 1. Tim. 1. 3. 3. Preces publicas dirigere, & promovere 1b.2.1. 4. Bene tresidentes suis gregibus, & maxime laborantes in fermone & destrina Prasbyteros, prz czteris honorare. Ib. 5. 17. accusaros, nisi sub duobus aut tribus restibus Idoneis, nil temerè

merè flatuere, lb. v. 19. 6. Obstinatos publicè in empettu omnium ad metum aliorum corripere. lb. 20. 7. Que desunt aliàs pro authoritate corrigere. Tit. 1.5. & que accepissent ab illo, sidis hominibus committere, qui sunt Idonei ad alios docendos, Tim. 2.2. Ista autem cum maxima ex parte in Presbueres sint exercenda, à Prassiparie non tam commode exerceri possunt, quam ab Epistopia superioribus. Durandum autem & Medinam relinquamus Bellamini ferulæ, qui castigat ipsos pro merito. De Clericis, Cap. 15.

Ob. 6. Si Prasbyteri ordinarunt Timotheum, qui ordinari non potuit nili ab Epifcopii , tum Epifcopii & Prasbyteri non differunt, aut ad Epifcopii tantum non pertinet ordinatio. Sed conflat prius ex Apoftolo, ne negligito donum quod in te est, quod datum est tibi per Prophetiam, cum impolitione manuum Prasbyterii, 1. Tim. 4. 14. Ergo par est Prasbyterium ac Epi-

scoporum in ministris ordinandis authoritas.

Sol. Ex collatione issus loci cum illo, 2. Tim. 1.6. Quam ob causam in memoriam revoco tibi, ut exsuscites Donum dei quod est in te per impositionem manuam mearam, rectè colligunt nostri sinodici in Annotamentie. Paulum Timotheum ordinasse, Presbyteros vero cum illo manua etiam in ordinatione impositise, unde ille ut Prasul authoritative, issi ad astionia solennitatem manua admoverunt quasi associative, quod decretum suisse associative in Concilio Carthaginensi 400: & in usu esse agnoscunt, tam in nostra Anglicana, quam in cateris Resonatiu Ecclesis.

Ob.7. Doctrina de Prelatura Episcopi supra Presbyteros. 1. viam sternit Papatui. Et. 2. Disciplinam in reformatia Ecclesia transmarinis, (qua Episcopos eliminavit) subnervat prorsus, & exponit opprobriis. Nam si praponatur unus Episcopus Discesanus, diversis Presbyteris Parochianis. & Archieriscopus, Metropolitanus, seu Patriarcha diversis prasideat Episcopis, qui du tandèm Papa in hos omnes Suprematum tencat? Et si ad ardinationem ministrorum, cateraq; nonnulla munia Ecclesia-stica, requiratur necessario Episcopalis manus, & amboritas; quo Sensu

censu habeantur iste (quibus hac non tantum desunt, Sed hujusmodi omnia detestantur) pro legitimis Ecclesiis.

Sol. Salvator animarum Episcopus, 1. Pet. 2.25. Qui perpetuam foondet fuis Residentiam, Mat. 28. 20. non indiget (qui abientie vices obeat ) Generali Vicario, quiq; Apostolis interdixit Primatum, ab Episcopis corum successoribus cundem exulare voluit. Infficuit (inquit Apostolus in Ecclesia, 1. Cor. 12.28. Primim Apostoles paribus thronis, Mat. 19. pari absolvendi & ligandi potestate, Joh. 20. parili in structure serie, Ephel. 2. & nominum Apostolorum muris nova Hierusalem inscriptione, Apoc. 21 . non Primatum ambienten Dietrethen. 3. Jo.v.o. qui tanquam Deus in Templo Dei sederet, 2. Thef 2. Limites igitur hic habemus præscriptas, ne Archiepiscopi. Metropolite, aut Patriarche (qui tituli ex pia & provida hominum prudentia accedunt nonnullis Episcopis ) intumescant in Papalem tyrannidem. Nisi antichristiamon admitteremus occiput pro Christo capite, & produodecem immoris fundamentis, picturatum periftylison. 2-Quod ad Transmarinus spectar Reformatos, non est quod de Episcopis nostris orthodoxis tam funesta excitarent incendia, non enim disciplinam illorum penitus damnamus, quia noftram præferimus ut falvatoris & Apostoloruminstitutioni, adeog; totius Ecclesiz Catholice traxi magis consentaneam. Videant interim magifratus politici, ne suprematus in facris presbyterialis, zque ac papalis fit ipforam prærogativis injurius, & pro unico Papa patriarchali, Papulas cogantar ferre innumeros qui ut descriplit Judas, feipfos fegregant, Animales le elle oftendunt, & ( quicquid præ se ferunt in conventibus demogogicis ) Biritum Cantium non habent. v. 19. De hisce ampliora qui desiderat. 1. White ifth, & 2. Bancroftum Archiepiscopos. 3. Billoni, & 4. Androfium Wimonienfes,5. Juellum. & 6. Davinantism Sarisburienfes. 7. Hallum Norvicensem, doctifimos & orthodoxos Episcopos consulat , Et mirabitur inferioris subsellii infrunitos aliquos declamatores in luce Evangelii tantum potuiffe,ut Episcopatus à talibus (tanquam Jezabel à canibus) difina diversa clamitant, & plerique nesciunt cujus rei cause conveniunt. Act. 19.32.



2 V E S T. 111.

#### An Clerici Iure Divino exerceant Iurisdictionem temporalem, aut laici spiritualem? Aff.

QUIA.

ST clerus Ecclesia, & clerus Ecclesia. Clerus Ecclesia est sors Domini, que omnes includit sideles. 1. Pet. 2.5. Apoc. 1.6. Clerus Ecclesia sunt certa inter sideles persona segregate, & legitime vocata ad munus ministerii. Act. 13.2. Tit. 1.5. de quibns hic eantum agieur. 2 Jus Divinum occurrat, vel pracipiens, aut prohibens; vel permittens, & exemplis inducens, quale hic attenditur. 3. Exerceant Jurisdictionem, vel ex Officio, virtute ministerii, vel ex delegatione superioris potestatia, non priorem, sed secundum sensum amplectimur. 4. Que Jurisdictio temporalis dici potest, vel respectu subjetti, circa quod versatur, cum sirinalis interim sit ratione sini, cujus gratia susceptiatur, and quem ordinatur, nempe ad comprimenda vitia, & innocentiam protegendam, quo respectu à Clerico tantum exerceatur. 5. Ita Laicus tractet siritualia ex charitate, & necessitate, desiciente Clerico, non ratione Officii, quod constat hisce argumentis.

1. Melchisedech erat Rex & Sacerdos, Sacerdotes Eli, Samuel, & Jehojda pracipuis prafuerunt Reipublica negotii... 2. Sacerdos Politico Magistranus assidet. Deut.cap. 17. & 19.

3. Levite ad Moss imperium Momandress interficiebans. 4.Ad

Exem spestat judicium de nupriu illicitis dirimendis. Ezra.
10.4. 9. Ergo civilis Jurisditio licità à Cle ieu exerceatur.

2. Supresson Mat. 5. Idic Ecclesia. Mat. 18 civilia aquè ac Ecclesiastica respiciebat, Sed bisce non solum interfaceum, sed presument Ecclesiastici. 2. Servator penitemem liberat adulteram, & ememes & vendentes scuticis è templo ejicit. 3. Paulus exercet artem Scenopegia. Act. 18.3. & deteriore Ethnico pronunciat, qui samilia sua non prospicit, & liberos recte non instituit, malus enim Occommu Episcopus suurus est deterior. 1. Tim. 3.5. Cosimbios denig; corripit, quod controversias civiles inter se non componerem. 1. Cor. 6. Ergo jure divino hoc Clericis erat permissum.

3. Praxis succedentis Ecclesia hoc confirmat. 1. Constantinus sancit, ut valeret appellatio à civili magistratu ad Ecclesiasticum. Sozomen: Hist. 1. 1. c. 9. 2. Statuit Theodosius, ut lites quavis sorenses Ecclesia Tribunali sisterentur, si litigantes hoc expeterent. Duaren. 1. 1. 3. Quin & Concilia Ecclesiastica, non Ecclesiasticas tantum, sed civiles determinarunt controversias, confer. Magdeburg. Cent. 4. cap. 7. ex quibus patet receptum suisse apud veteres clericorum in li-

tibus civilibus componendis studium.

4. Unde 1. Augustinus de opere Monachorum, cap. 19.
2. Ambrossus Epist. 1. 7. c. 56. 3. Epiphanius apud Sazomen.
1. 6. c. 32. 4. Philasa apud Nicephorum. 1. 7. c. 9. 5. Dorotheus apud Euseb. Hist. 1. 7. c. 32. 6. Jacobus Nishbiensis: Episopus apud Theodoretum Hist. 1. 2. c. 30. civiles lites dextre dirimebant, aut bostes propulsabant, & egregiam principius in Politicis navarunt operam; quod proculdubio in se non suscepisent, si tractare Politica illicitum suisse existimasfent.

5. Sunt Cause nonnullz mixte Theologico-politice, nempe, 1. Matrimoniales. 2. Schismatice. 3. Testamemarie, quz
junctam Theologorum, & Politicorum postulant operam, quia
Respub. Christiana est Ecclesia, in qua Clerici cum Politicis sic
incorporantur; ut nil seperatim decernatur, quod omnes obliget. Ergo necesse est ut intalibus hi cum illis pari passi
ambulent.

6.

6. Privilegium est summi civilis magistratus omnibus suis suditis praccipere, ut bocvel illud pensum obeant, quod ad totius confervationem faciat maxime, prout quemq, viderit Clericum, vel Politicum optime ad justa capetienda, & negotium peragendum instructum. Ergo bae ex parte non possunt Clerici tergiversari, aut opus injunctum à Magistratu declinare.

7. Omne membrum tenetur toti inservire, prout res & vires tulerint, sed Clerici tam sunt Reipub. membra, quam Ecclesia, & Laiti Christiani tam Ecclesia membra, quam Reipublica. Ergo tenentur qualibet ansa porrectà, & legitimè

deputati manum bom publico admovere.

#### Objectiones .

Ob.1. Q Vod Christur à se amelitur, illud à Clericie non est assumendum, sed postulatus salvator ad hereditatem dividendam inter fratres, respondet. Heus tu, quie me vobis Julicem, aut partiturem præfecit. Luc. 12. 14. Er-

go Clerici talibus se non intermisceant.

Sol. Aliud est Clericum so îngerere negotiis secularibus, aliud impositum pensum à superiore subire; declinat satuator hoc seculare judicium, non quia incapax eras, sed quia ad illud non vocatur, sed aliter à patre ordinatur, unde concedit, huius modi posse ab illir exerceri, qui ad talia sunt legitime designats.

Ob. 2. Ea que sunt pietatie & miserecudie, omittenda sunt, ut regnum Dei annuncietur, nempe sepelire patrem, aut valedicere dumesticie. Luc. 9. 59.60.61. Ergo multo minto ad secularia est declinandum ab ils, qui verbum Dei tenentur entinciare.

Sol. Textus omnes Christians: zquè ac clericus respicit, ques tergiver fai non vult Salvator, cum Christiana protessionis ayarra manum semel admoverunt. lb. 62. 2. Distinguen-

E e a

dum de negotiis secularibus, que vel impedientia pollunt esse, talia Clericis sunt imerdista: vel promoventia ad munus suum feliciùs exequendum, hujusmodi autèm sic tractent, ut ad stritualia ordinentur, & illis semper postonanum.

Ob. 3. Ministerium Ecclesiasticum plus quam totum requirit bominem, instandum siquidem est فعرفون برخوري برخوري . Tim. 4.2. & Quis ad bec idoneu., 2. Cor. 2. 16. Ergo non possunt Clerici வில்லம் நார்களில் நார்களில்

vacare. 1. Pet 4.15.

Sol. Secularia non debet attingere, niii quatemus faciant ad mores corrigendos, pietatem promovendam, & communionem Sanctorum confervandam, ita enim non extra oleas vagatur, vel fuum munus negligit, cum illud etiam fit sui officii, ut pars toti fabutariter confulere.

Ob. 4. Apostoli curam pauperum & viduarum deonerarunt in Diaconos, ut ipsi liberins orationi, & verbi ministerio vacarent. Act. 6. 4. Ergo multo magis secularia sunt à Cle-

ricir abjicienda.

Sol. Surrogarunt Apostoli Diaconos in partem sollicitudinis, sollicitudinem istam non abjectrum, eligerunt tautum ut ipsi non detinerentur à minutioribus, cum res majoris momenti essent ab illis peragenda. Sic Timotheo Paulus pracipit, ut sides homines sub se substituer ad prædicandum Evangelium.

2. Tim. 2.2.

Ob. 5. Nemo militans implicat se negotiis secularibus. Ergo Ecclesiastica tantum sunt ab Ecclesiasticis tractanda.

2. Tim.2.4.

Sol. Que Secularia funt respectu materie, Ecclesiastica evadunt ratione sinis salutarii, ad quem ordinantur, nec Clericus tantum doctrinam, sed disciplinam etiam Ecclesia respicit, que non solum in docendo, & Sacramenta administrando, sed etiam res sacras ordine & decenter disponendo, consistit.

2. Aliud est implicari, aliud Politica tractare; aliud mi, aliud frui mundanis: facere amicos potest Clericus ex mammona iniquitatis, precipiente Servatore, modo non ab his inficiatur, & a penso detineatur, 3. Monitum Apostoli non Clericos tan-

tùm,

tim, fed omner fideler dirigit, ut abjiciant ea omnia, que iter ad colum reterdent.

Ob.6. Non oportet laices elericorum munus obire, nemo enim in se suscipi at boc munus, niti vocatus tuerit sicut Anon. Heb.5.4. Ergo vice versa elerici non exequantur jurisdicitonem civilem.

Sol. Non ex officio clerici tractant politica, sed exigente necessitate aut convenientia, à superioribue ad talia odscitista etiam vice versa ex charitate, & nevessitate deficientibus clericis, laici administrant quædam Ecclesiastica.

Ob.7. Juellus talem Jurisdictionem in Papismo exagitat, ut contra Canones Ecclesia & Patrum dictamina, Defens. Apol.

part.5, c. 3.S.2.

Sol. Recte, ut à Papa usurpatur, & confertur prætextu fillitii suprematus etiam in omnes principes: non ut à Magistratu Christiano confertur, & à subditis clericis exercetur.

## 全全全位全位: 位全全位全全全位

QVESTIO. IV.

#### An liceat subditis contra legitimum suum Magistratum sub prætextu quovis Religionis arma movere? Neg.

Upponimus. 1. Subditos nativos consentientes, in obsequium juratos, non vi injusta coatios, aut detentos. 2. Intelligimus deinde Regem, sive successione, sive electione agnitum & receptum, sine Tituli justieria controversia. 3. Qualem Regem subpratextu quovis Religionis, Tyrannidis, imbecillitatis, inculpata tutela, aut quocung, also modo, Negamus, conscriptione militum domesticorum, saderatione aut condustione Ee 3 externorum

externorum, aut violenta detentione Redituum, tributorum, aut Velligalium, Vi aut armis esse impetendum.

9 V I A.

1. Constituendus est Rex non pro arbitratu populi, Sed quem Dominus Dem elegerit. Deut. 17. 14. Qui fic cofficutus fi juxta ששפט המלך par fubditos injuftius,quam par eft, opprimat, non ad arma recurrendum, sed ferendum patienter jugum, 1. Sam. 8. 18. quia potestas ejus est de sursum, 70.19 11-2 Deo. Rom. 13.1. Unde jure dicat, Ego fum Pharao, Gen. 41.44.i.e. exemptus à legum & fubditorum cenfuru licet non a directione & Confilio. Excipiunt. In loco Samuélir, non jur Regium, sed morem tyrannorum ad terrorem Regem perentium describi; unde non inferendum, ferendos esse hodie Reges legitimos in syrannos degenerantes, quia in tali calu hoc non injunctum fuit Ifraelitie Regem perverse petentibus. Contra. Textus indicant, quid Reges possim & folent pro arbitratu facere impunè, non quid debem , delinquentes autem ipfos Dem refervavit fuo judicio, tibi foli peccavi. Pfal. 51.4. (inquit David) non reliquit subditorum ferulis. Sed istos plerumq; punit per malos reges, unde illud אין בריאה רן את הכולך אלא הבה Nulla creatura judicet Rege, nilille benedictus, Rab. Nachmoni in illud, Pf. 17.2. de vultu tuo judiciu men prodeat,& no ex populi tumultu. Postremò in textu illo, 1. Sam. 8. 11. non tam offenditur quid poffet Rex facere, led quid debet populur pari abiq; appellatione. v. 10. quia Dominus eligit, Pf. 75.7. Dan. 2.37. populus tantum agnoscit, nee confert authoritatem, quam in se non habet, sed sponder illi obfequium, cui videt Deum jus gladii contuliffe, Rom. 13.4. Mat.26.52.

2. Davidis catholicumiexpressum est edicium, quis extendet manum suam in Christun Domini, innocens erit? Nullus certe subditorum separatim, vel conjunctim. Deo tantum ipsus judicium est relinquendum. 1. Sam. 26.9. 10. Unde ipse resiliit ob oram chlamydis Sauli abscissam querentis ipsius vitam, & deterruit cetteros commilitones, ne aliquid in Regem suam, licet bostiliter eos persequentem, machinarentur, 1.

Sam.

Sam. 24.6. & 7. Excipium. Textus istos forsan concludere parcendum este Regis persona, sed non ministris & possessioni-bus. Contra, Injuria liberis, Ministris, aut possessioni facto, persona infertur, juxta illud, qui vos spernit, me spernit, Luc. 10. 16. Sic legatorion violatio cedit in mittentis contumeliam, 2. Sam. 10. 6. Et non tantum personis Regum, sed ab illis missis praccipitur obedientia. 1. Pet. 2. 14. Nec David in ministros Saulis (nempe Abnesis, aut alios) aliquid molitur, sed potius corripit, ut constet ex textus silo. Hoc prastandum à famulis, non tantum dominis suis benignis, sed dyscolis, multo magis à subditis juratis erga reges iniquos, quia hoc

Deo acceptum & subditis gloriosum, 1.Pet.2.18.

3. Patris inliftic veftigiis filius Solomon, Time Dominum fili mi,&Regem,& cum Novatoribus,i.e. qui de rege male loquuntur Dedat.non commiscearis, quoniam repente consurget perditio corum, & ruinam utriulq; quis novit, Prov. 24. 21. 2. confulo ut mandatum Regio observes, idq; rationo juramenti Dei,nec festines recedere à facie ejus,neg; permaneas in opere malo, quia omne quod voluerit faciet & fermo illius potestate plenus est, nec dicere ei quilquam potest, quare ita facis? Ecclef. 8.2.3.4. Excipient, hoc valere dum Rex justa pracipiat, aliter ei resistendum, & obediendum potius Des quam hominibus quod juramento quovis religiofius eft habendum. Contra. Aliud est subducere se ab exequutione impii mandati , aliud vi & armir oppugnare Regem tuum impia mandantem; primum est pietaris & prudentia; fecundum est Rebellionis & perjurii. Unde perjurii postulatur & punitur Rex Zederhias, ob violatum Regi Nabuchadnezari juramentum, 2. Chron. 36.13. Quis autem liberabit aliquos à vincule juramentis Suprematur, & Fidelitatis? Nunquid dices Regi, injustus es, & principibus, impii estis vos ? Job.34.18. Immo ne cuitatu illi vel in fecreto maledicendum? Eccles. 10. 20. Multo minus ferre aut alie hosfili modo est imperenda Majestas Regia, aut minuenda.

4. Confirmat Salvator, Reddite Cafari que funt Cafaris, Mat. 22.21. 2. Tributum folvit pro fe & Petro, Mat. 17.27.

3 . Petre

3. Petro interdicit defensionem gladiatoriam adversus impiorum Mogistratuum satellites, Mat. 26. 52. 4. Pilati agnoscit linia è calo datam, Jo. 19. 11. pronuntiat subditorum este bonorum morem & officium, pro Regibus secularibus pugnare, Jo. 18. 36. non impetu rebelli oppugnare. Excipium. Hacomnia este præstanda sub bac conditione (quam & Textus suggerit) modo ea qua Dei sunt, Deo reservantur. Contra. In tali casu Deus reservavit Reges exorbitantes suo puoprio Tribunali, non exposuit subditorum rebelli gladio. 1. Sam. 26.

9.10. Dominus percutiet, aut dies ejus veniet, &c.

s. Explicatius urget fanctus Paulus, omnis anima potestatibus jublimioribus subdita sit. Quo jure? Quia non est potestas nili à Deo,non ab alio fonte , nam que sunt potestates, à Deo ordinate funt. Nunquid igitur non licet illis quovis coju reliftere? Attendas,qui reliftic poteftati, Dei ordinationi relistit. Sed quid fi hoc fiat, quid inde imminet periculi? Tolle quaso & lege, qui resistunt, ipfi sibi damnationem acquirunt. Nec immerito, quia jus gladii Magistratui, non subditis conceditur, Ille Dei minister eft, & in iram vindex ei, qui malè agit. Unde concludit, Ideo necessitate subditi estote, non fofum propter iram, fed propter conscientiam. Rom. 13. per frimos quing: verfus. Excipiunt. Sublimiores potestates, non Keges hic tantum denotare, sed quosvis Magistratus qui regibus possint esse sublimieres, ad alligandos Reges in compedibus, & Nobiles corum in manicis ferreis, Pl. 149.8. quibus fe incurvare tenentur Reges, & pulverem pedum lingere, 7/a 49.23. Quia Deus coustituit tales super regna, ut evellant, & destruant, & differdant & diffipent & edificent, & plantent, prout illis vifum fuerit. Jer. 1.10. Contra. Spiritualiter Proposita carnaliter non funt intelligenda. Incurvabunt se Reges Ecclesia per Prophetas justa Dei promulgantes & urgentes, hoc eft, Des reddent que sunt Deignon suis subditis ferrion & flammam minitantibus, sic alligandos se prabent verbo, non vinculis, nec subjuganda sunt regna à sanctin ore gladii polemici, sed gladio oris Theologico. Reges autem non habere in fuis regnis toseftates aliquas illis fublimiores evincit.

6. Sanctus

6. Sanctus Petrus Epift. 1. c. 2.v. 13. (Sub cujus titule Suprematum vendicant iplius ut arrogant Vicarii ) Subjecti inquit ) estote omni humane Creature propter Deum, five Regi quali pracellentistive Ducibus tanquam ab eo missi ad vindictam malefactorum, laudem vero bonorum. Excipies. At hic finis aliquoties Regibus no eft propositus, annon ergo lien cum laude illis refiftere? Discas ex sequentibus. Volutas Dei eff ut benefacientes, obmutescere faciatis imprudentium hominum ignorantiam. Vides quo titulo ornat obliftentes, viz. Imprudentia & ignoramia quos Judasinter inversalopieres & Noftri per filthy Dzeamers recte exprimunt, quia Do- V. 8. minationes fernere, & Dignitates blashemare non verentur, & in Reges fuos funt acerbiores, quam Michael Archangelus in iplum Satanam, Jude, v. 9. Inftant . Suprematum iftum à Rege effe separabilem, unde in ipsum potest exerceri à suis subditie, ad quos iftum transtulit, & omnibus bonis & prerogativis spolietur, & gladio castigetur, non ut Rex, sed ut delinquens. Contra . Suprematu à Rege crepto Rex effe definit, & ii in quos transfertur, Subditi ulterius non funt habendi, sed Reges effe incipiunt. Quod nescio cujus fromis sit afferere. nam quis illos fic extulit?

7. Perpetua semper suit Orthodoxæ Ecclesia praxis, & Dotirina, Regibus aut Imperatoribus nullo sub pratextu à subditus suis propriis esse resistendum, licet aliquoties ipsi vires & pratextus aranjianu suppetebant. Consulantur Tettullianus, Cypianus, Chrysostomus, Graci, Latini; quos quia ij quibuscum contendimus, non ducunt titiviliti, non operapretium est recensere. Quin non tam suriosi erant Judai Salvatorem ad crucem vociferationibus postulantes, ut Regem sum crucifigendum, vel quovis modo violandum esse censerent. Unde Pilato interroganti, Vultiu ut Regem vestirum crucifigem? Responderunt, Nos Regem non habemus prater Casarem, Hic Rex noster non est, it esset, à nobis esse the honorandus & liberandus, Jo. 19. 15. Nec Calvinus (quem Ductorem faciunt plurimi in hac causa) per suum, Niss sorte & Ephoros Imaginatios lad ama usq, aut direquiones progreditur; quòd fibi ipli fuerit probè contcius, à nullo Scripture aut feriptoris aliculus nominis inter priscos, aut modernos, suffragio, tam dialolicum & exitiale dogma posse stabiliri.

#### Objiciunt Antichristiani (verè enim tales dixeris, qui un los Domini armis impetendos esse prædicant, & defendunt.

Ob.1. Populus resistit Saulo, Jonathanem filium sub religione juramenti ad mortem postulanti, 1. Sam. 14.46. 2. Jerotoam Regibus ex samilia Devidis vi & armis se opponit, & decem tribus eripit. 3. Jehu Jehuram cum matre Jezatel, & tota Achabi stirpe è medio sustuiti, idq; non tantim permittente, sed juhente, & remunerante Domino, 2. Reg. 10.30. 4. Elias duos quinquagenorum duces cum satellititibus à Rege missis, igne coelesti absumit, 2. Reg. 1.10. Ergo non immunes sunt Reges impii ab armata & hostili subditorum suvassione.

Sol. Subduxit tantum populus filium, Principem innocentem & egregiè meritum, à Regis & patris furore, non surentem frictis gladis sunt adorti, & ipse sedatior factus factum probat. 2. Jeroboamum & Jehu non excusant praditia & inquitità divina vinditia in domum Solomonis, & Achabi exequutiones, siquidem idem attus ob diversas agentium intentiones, sustus potest esse, & impius. Salvator tradidit. seipsum, pono animam pro ovibus, Jo. 10.15. & Judas tradidit. Ecce idem attus est ex parte Salvatoris, infinita misericordia, ex parte Juda, horrenda proditionis. Unde taxatur Jeroboami, & sirvaelitarum detectio Rebellionis nomine 2. Chron. 13.6. Et pollicetur Dominus se visitaturum saguinem Jezzabel, super domum Jehu-Hos. 1.4. 3. Elias ministris Regis non violentae.

violentes infert manue, sed vindictam calessem ob procecitatem denuntiat. Quod factum extraordination in exemplar Salvator per discipulos suos emanare nolvit. Lu c.9.55.

Of.2. Defensio inculpata tutela omnibus est ex lege Natura concedenda, Ergo Regibus eyrannice grassantibus, erma

cohibentia jure sune opponenda.

Sol. In propulfandis in uriis, alia Regum, & Parentum, alia fratrum, aut parium aliorum habenda est ratio. Illorum vim vi per inculpatam tutelam possis retundere. Contra Magistratum, Dei ministrum si manum eleves, tutela ista desinit esse iuculpata, Siquidem non aliter illis est resistendum, quàm. 1. Verbi pradicatione. 2. Consiliariorum sussu. 3. mandatorum injustorum declinatione. 4. impetus irruentis cautà & modestà frustratione. 5. Fuga juxta Servatoris monitum & Davidis praxin & Apostolorum. 6. precibus & lachymis, Christianorum primezvorum armis. 7. Mattyrio, cui vix ullus esset reliquus locus & laus, si arma essent contra Magistratus legitimos movenda.

Ob.3. Pactum intercedit inter Reges, & fubditos, Sacramento fancitum, Ergo ut isto violato ex parte Subditi, Regi integrum est illud in subditos vindicare, eodem jure subditi cum Rege sadifrago possint agere, cum violatio passi sit

vinculi solenniter contracti solutio.

Sol. Regum & subditorum in hoc pacto par non est ratio, Rex sadifragus puniendus quidem est, sed à Deo tantim, qui a prater eum nullum habet superiorem: Subditi à Rege puniantur, cui committitur sus vite & necis per gladium à Deo datum, quo si abutatur, subditi tantum habent Deum vindicem.

2. Quis erit pacti violati inter Regem & subditos judex, cum nullus sit utriss; superior nisi solus Deus?

Ob. 4. Rex minor est universus, licet sit singulis major subditis, quamvis ergo non possit à privatis oppugnari, potest tamen à communi conventu, publico consensu castigari, & si sit que de throno duturbari, suffecto in ejus locum digniori.

Sol. Major vel minor potest dici quispiam respectu alterius, aut mole, vel authoritate, quo ad molem concedendum est

9. 2.

Saulum, licet singulis Israelitus humeris erat eminentior, universis tamen in idem corpus coagmentatis longe suit minor, sed authoritatus Saulo concesse alia erat ratio, juxta han enim ut singulis erat major, ita & universis, quia universis non magis jus gladii erat commissum quam singulis, nec uncti magis universi quam singuli, videant autem nostri universi, quomodo ex punicum cumulo sontes eliciant, cum ne gutta inveniatur in singulis, aut in Regem exerceant dominium cum ab ipso Deo plus authoritatis habeat Rex, quam populus ei potest concedere, quia non habet unde concedat.

Ob.5. Quod facit tale est magis tale, sed subditi faciunt Regem sua electione & consensus, Ergò universi in publico consilio pollent majore authoritate, quam Rex, quem pretulerunt, & per consequent quod consulerint possint retrabere, si pericu-

lum & abufus illud exigent.

Sel. Valet illud Axioma tantum in physicis, quæ agunt affetiive & necessario, non in Ethicis aut Politicis quæ operantur per accidens & voluntario, sic ignis, qui calesacit aquam, aqua est calidior, non Dalilah, quæ enervavit Sampsonem Sampsone erat robustior, aut Judah qui gravidam secit Thamar, nuru sua erat magis gravidus. Faciunt liberi, Burgenses quos mittunt ad politicos conventus, num illi pollent majori authoritate quam missi, & possunt pro arbitratu retrahere quod contulerum? Vix hoc à multis admittatur.

Ob.6. Populi salue suprema lex esto, Ergo obedientia Magi-

stratibus præferenda.

Sol. At sperari non potest ista salus, excusso Magistratus imperio. Unde Rex Zedechim impius quia Christus Domini, dicitur spiritus oris populis, Lament. 4, 20. Ut ergo corpus sine spiritus, sic populus sine Rege. Excipies sinem media esse propositus, necesse est ut suprematum præ obsequio Principibus debito, obtineat. Contra. Medium ratione sinis duplex habeatur vel simpliciter ad sinem duceno ut auditus ad sidem, Rom. 10.17. hoc minus sine est habeadum, vel sinem insum producens ut Salvatoris mediatio saluem nostram, hoc ipso sine est præstantius

Annot. Synod. præstantius, qualis est regim aut Magistratus alterius suprematus, ad populi salutem, quam sic producit & inducit, Ut salus populi hoc sulcro tantim non totaliter nitatur, qua si abutatur tyrannus suprema potestate à Deo ipsi tradità, serendus
est à suis jubditis, non seriendus, sed Dei judicio relinquendus,
qui regnare facit aliquoties homine hypocritam propter-peccatatopuli. Job. 34.30-& dicit regis Apostata. ib. 18. ne rebellantes
Deo bellum inferre inveniantur, Act. 5.39. 2. Axioma autem
hoc a serial populi suprema lex (h.e. eò collimare debet
lex suprema, ut populi saluti conducat dirigit tantum legistateris scopum, non detrahit suprematum, ut subditorum prostituatur censuris.

Ob.7. Necessitas non habet legem, nec progagatio verè religionis, ullis patti, juramenti, aut protestationis vinculis est impedienda. Ergo nec lex fundamentelis alicujus Reigublica, aut Religionis cujusvis confeientia injiciant tragulam, quo minus subditi in Senatu legitime convenientes, Dei gloria & saluti

totius Ecclefie & Reipublice prospiclant.

Sol. Facianus mala, ut veniant bone, illorum vox est quorum justa est damnatio, Rom. 3.8. & pellem pro pelle, & cun-Eta que habet homo, dabit pro anima fua, scimus cujus sit effatum, Job. 2:4. Sed opus non habet Dei veritus, ut hominum mendaciis suffulciatur. Nec Christiano incumbere poteft talis necessitus, ut vitam redimat perfidia, & aperto perjurio fidem liberet. Sic enim qui vult animam fuam falvam facere, perdet eam, & qui vult propter Christum perdere, in veniet eam, Mat. 16.25. 2. cum non lit arbiter inter Deum & nos qui manion juam inter utrumq; noftrum fit impositurus quis Papa, aut mortalium, Papa superior dispensabit, quo minus ob violatum Principi juramentum reus perju il fubditus Joh 9.33. teneatur! 3. Postremò cum lite pendente non conftet, an simulata fit ea necessitar, que fic urgetur, & pateat quod non texthe Scriptura, fed pretextus aliquorum nodum in scripto quarentium, in rem suom curbas excitet; Hauriant temulenti ex utribus novis usq; ad phrenisin hoc fel Draconum novum, de vineis Sodomorum aut Gomorthe suburbanis, Deur. 37. 32.

Ff;

33.

33. Dum nobis interim sufficiat conclusiosalvatoris, à manaes xpasé ness ésse, vinum quod ab issim ur re hactenus bibimus verm, sub Regibm, Episcopis & Judicibm orthodoxis, est melim. Luc. 5. & ultimo.

#### 南南南南南南南南:南南南南南南南南南

QUAST. V.

### An statæ Liturgiæ, in diversis Ecclesiis diversæ, modò Sacris literis non repugnant, sint probandæ? Aft.

Iturgia sarra abirer publicion, & iggor opus: cuivis publicæ administrationi à profanis scriptoribus tribuitur; à Theologis vero restringitur ad iggoriar, Sacram administrationem quæ publicè peragitur. 2. Cujus pars est Armeria, à america supplico, quod à arm precibus, seu supplicatione; quæ rogationes dicuntur ab Isodoro Hispalensi. Orig. 1. 6. in sine, 3. Hæ diversæ habeantur in diversis Ecclesis, non quoad dostrinam è Scripturis deducendam, sed quoad agendi modum, & ritur varios. Statæ autem debent esse in omnibus Ecclesis. Quia.

1. Przecripta fuit certa Aaroni & filiu ejus benedicendi forma. Num. 6.23. 2. Dictata Ifraelitu, conceptis verbis exhomologicu, Hos. 6.23. Inculcata omnibus finul junctis expressa litania. Ioel. 2.17. Ergo talis formulz cultus publi-

ci funt Scripturz analoga.

2. Extant apud Mosen przscriptz invocandi somule ad Arce translationem, & stationem. Num. 10. 35. 2. Davidie commencacio illustratz, Psal.68. 3. Benedictionis etiam & maledictionis in monte Gerazim, & Ebal przscribuntur sormule. Deut. 27. 12. non facile autem errabunt qui talium intistunt vestigiis.

3. Psalmi

5. Pfalmi Davidie maxima ex parte fint Linegici ut 92. pro Sabbato. 95. ad excitandum popular in cultu publico , & quindecim ilta Cantica Gradum. Pfalmum 119. fequentia, altiq, quamplurimi,ut patet ex ipforum auteribut, titulis & inframentis Muficis quibus publicus cultus celebra-

batur.

4. Patet idem ex praxi Ecclesia Judaica, noi præcepit Hezekiss & principes Levitis, ut laudarent Dominum non ad dictamen raptus extemporarii, sed sermonibus David, & A-(aph videntis, qui laudaverunt cum magna letitià, & incurvato genu adoraverunt eum. 2. Chron. 29. 30. 2. Ex Liturgia Samaritana, quam conquesti sunt Judei ab Adriano Imperatore, fuisse ab iis ereptam, 3. Ex Sedar Tehillim Judzis Lusitanie adhuc in ulu, Symbolumij, Fambam quod è Liturgia Judzorum fuiffe desumptum affirmat Buxderfius.

5. Servator dictavit fuis Discipulis fixam orandi formulam, Mat. 6.9. ut fuis antea pracepiffet Baptifta. Luc. 11. 2. quem observasse postea Apostolos in suis conventibus constat ex Tustino Martyre. Apol. 2da. Tertulliano. Apologee. cap. 30.

& aliis apud Caffendrum in Littergicie.

6. Proftant Liturgie publice tam Grecorum quam Latinorun, Apostolorum, Patrum, & Successorum, que utcung; habeantur impofititie, vel faltem interpolate, antique tamen funt maxima ex parte, & winm istorum temporum nobis referine. vid. Pammelian duobus Tomis, & Cassanhun de hujusmodi

Liturgicia.

7. Si privati Spinium dictamini publice preces permitterentur, ifta & infinita alia sequerentur absurda. 1. Tot futuras penè in publico cultu diffrattiones, quot funt convenientium enthufiafmi. 2. Ad incertum airogenteritar orantis, aut gratias agentis exitum, nec peritiores, velvidiotas Amenturo posse respodere. 1. Cor. 14.16.3. Plebem ignaram debita infitutione in Sacris privari, que maxima ex parte in repetita publice Litargia illis inculcator; 4. Unios cujufq; crudum, & nuclion inventum deliberato Ecclesia examini esse prapomendum. 5. Acceptifimam Deo in conjunctis supplicationibus & confessionibus sanciorum Communionem irritam prorsus sieri, 6. Torporem irrepere audientibus, dum nihil est quod ipsi agant, sed pendeant tantum ab orantis studiuante conatu, & huc illuc delato spiritu. 7. Establas & voquentar in deletin eorum, qua sunt in Sacris literis, cœtui proponenda, seu cantanda prorsus perire, quod si Psalmi, & modulamina eodem extemporario impetu essent estus, insante potius judicet tales cultores catum Christianorum ingrediens infidelia, quam cultum celebrari ipsius, qui Ordine numero & mensura composuit & disposuit omnia.

#### Objicitur.

Ob. 1. H Umanum invention seu 'ssaasjurale in Saci's non est ferendum, Frustra me colum docentes doctrinas, que sunt mandata hominum, Mat. 15.9. Col. 2.23. Sed state Liturgie sunt hominum inventa, que inducum 'esaasturaler. Ergo ex Ecclesis sunt penitàs eliminande.

Sol. Textus urget doctrinam non esse mutandam, quz constans semper debet esse sine additione, aut diminutione, Quod przeipio tibi, hoc tantim facito Domino, nec adda quicquam aut minus. Deut. 12.32- Disciplina interim quz doctrinz ancillatur huic & qua propagatur, potest esse in variis Ecclesiis varia, modo doctrinz sit conformis. 2. & cur extemporariz preces zque inventiones humane non censeantur, ac state, vel spiritus multoru deliberato minus saperet quam singularis arrepitius?

Ob. 2. A B. evieniis Romanis seu Missalibus maxima ex parte prodierunt Liturgie, que displicent. Ergo Ami-

christiane funt, & non admittenda.

Sol. Atqui non nituntur Romanenfium autoritate, sed conformitate cum Scripturis, & Catechismis receptis, & confessionum harmoniis, quibus in plurimis Reformati cum Pontificiis conveniunt. 2. Nunquid negandum est Christian este

Dei

Dei filium, quia Diabolas hoe afferuit. 3. Alcoranon aliquid habet, quod verbo divino est consenueum, num ideo tamen veritas est reilcienda?

Ob. 3. Formulæ fixe Liturgie, fpiritum precum Intercludunt fidelibus concellum, Zach. 12. 10. qui intercedie pro nobis suspiritu inesfabilibus. Rom. 8. 26. & per scripta Liturgica contra Apostoli preceptum extinguitur. 1. Thess. 5. 19.

Sol. Est spiritus ditians, quid sit de novo petendum, & spiritus assistens, quem imploramue, ut publicis nostris supplicationibus subveniat, Tam privatim, quam publicè; oranti aderit spiritus, modo omnia siant juxta ditiamen ejusdem spiritus, nempe ut privata privatim, publicà publicè peragantur.

Ob. 4. Per Liturgica hujulmodi fixa, impediuntur plerumq: Conciones, per quas quid credendum, faciendum, & petendum

lit,à Deo przcipuè discamus.

Sol. Mandata Dei non funt opponenda, sed componenda, sic ut non se invicem impediant, sed promoveant. Liturgia igitur hujusimodi sunt probanda, quæ Conciones efficacio res reddant, no que excludunt, vel impediant, nec serendi tales sunt thematice Declamatures, qui importuna garrulitate publicas preces è fidelium cætibus explodunt, ut ipsi solummodo audiantur, & colantur.

Ob. 5. Cum convenitis inquit Apofolus, unusquisq; vestrum Psalmon habet, dostrinam habet. Apocalypsin habet, interpretationem habet, 1. Cor. 14. 26. & Propheta duo aut tres
dicant, & cateri dijudicent, quod si Alii revelatum suerit sedenti, prior tacest, potestis enim omnes per singulos prophetare. Ib. v. 29. 30. 31. & verbum Christi habitet in vobis abundanter, in omni sapientia docentes & commonentes vosmetipsos Psalmis, Hymmis, & Cantionibus spiritualibus. Sed ista omnia excludunt state Liturgia, in quibus ex pra scripto tantum
agunt Minister & Auditores.

Sol. Obtinuit mos iste in Ecclesia in publicis conventibus, quamdiu invaluerunt dona propherandi, & linguarum miraculosa, ad plantandum Evangelium, nunc verò aliter se reshabet, cum Evangelium sit ex Scripturis propagatum; ideog; alia disciplina est conventibus accommodarios. 2. Ubi Pselmi, Hymni, & cantiones spirituales usum suum habeant privatim, dum statz obtineant in sublice, ad publicam zdincarionem,

Liturgia.

Oh. 6. A corde petendæ potiùs funt preces, quam à memoria, sed preces descripte & ad unguem babite estimunt plerumq, ab ore, dum mens aliò vagatur, ut cultus habeatur tantum labiorum à servature reprehensus, Mat. 15. Esa. 29. Ergo habendæ petiores sunt preces pro tempore concepte, quam cereò descriptæ.

Sol. Vitium bominum non prajudicat discipline, nec publice preces & private tollunt se invicem, sed potius audium & extellunt, ha domi habeamur, & secreto apud te, ista publice & cum alia, orandus est autem temper Dominum, ut succerè & devote omnes secultates cum corde sanctificato concinant.

Ob. 7. Varianda funt preces publica ad obvenientium

vacietatem, at hoc non admittunt flate Littingie.

Sal. In genere quidem annia que contingant, comprehendunt Litargia publica, cum verò res tulerit, variantur autoritate publica. In jojunia, Eucharifficia, vel in quibufdan rebus proferia vel adverfis, prafentibus, aut impendemibus: Sic ob Liberationem à Pulvere pyrio, pefte, aut alia calamitate, variantur apud nos Liturgia, & quedam adjiciuntur, alia omittuntur, fed iffa fiasa Liturgias non tallunt, sed presenti occasioni accommodant.

of Cheering man the last of in public or man has public or man has

QVEST. VI.

2V ÆST10. VI.

## An Liturgia Anglicana sit sacris literis conformis ? Aff.

Ria funt que communionem Sanctorum, & conjenjum fidelium demonstrant. 1. Doctrina. 2. Cultus. 3. Difeiplina. Confensus doctrina apparet in contessionum
harmonia. 2. Cultus in Liturgicis. 3. Disciplina in Canonibus
Ecclesiarum diversarum diversis. Liturgia Anglicana hic
examen subit, que fuit Edvardi 611 duplex, An regni 240, &
510. 2. sub Elizaberba, & .3. Jacobo Rege in aliquibus emendatiores. De ultima afferitur, qued sit sacris literis
conformis. Quia.

1. Contexta erat & expensa à sincerissimis Dostoribus, Morspribus, aut Confessoribus. 1. Crammero. 2. Grindallo. 3. Sandesso. 4. Taylero. 5. Juello. 6. Humphredo. 7. Horno. 2. ex spisus Scripturz placitis. 3. ordine populari & decenti. 4. quz

maxime facerent ad adificationem.

2. Omnes expanxit aut correxit fordes & nzvos, quibus laborabat usus (ut loquebantur) 1. Sarum. 2. Herfordiensis. 3. Bangoriensis. 4. Lincolniensis. 5. Eboracensis, delibatis & contesseratis ils tantòm ex priscis Linagicis, quz [com-

pertum erat, Sanciuarii statera optime convenire.

3. Comprehendit omnes orandi formulas. 1. Confessionis. 2. Deprecationis. 3. Supplicationis. 4. Intercessionis. 5. Gratia-rum allionis. 6. Laudationis. 7. & Impecationis ad Deum tantum directas, exclusă prorsus omni. 1. "Apparata Ipia. 2. "Apparata Ipia. 2. "Apparata Ipia. 3. Magosadola seu 12 Junia. 4. Andaratalpia. 5. Estatoradola. 6. "Apparatola. 7. Xturestalpia. cum omnibus aliis philtris, & superstitios Idololatricis.

Gg 2

4. Selegit

4. Selegit aptas Scriptura portiones, & textus, qui tempori, loco, & occasioni, & populari institutioni, & & adificationi inserviant, catechismum una cum illis breven, & facilem exhibens.

5. Gestus sedendi standi genustettendi tales prascribit inter orandom, & adorandom, qui maxime faciunt ad talis negotii Reverentiam, & solemnitatem aparenta etiam mutuam inter ministrom & populum opportunam practipiens, adconfenjum

fovendum, & torforem excutiendum.

6. Accommodat se omnibus Ecclesia usibus. 1. Sacramentorum, nempe Baptismi & cana administrationi. 2. Adalatorum confirmationi, juxta disciplinam incorruptam prisca
Ecclesia. 3. Matrimonii celebrationi. 4. Egystantium viistarioni & consolationi. 5. Mortuorum sepultura. 6. Faminarum Eucharistia, post puerperium. 7. Scandalosorum inter-

minationibus, & exterminationibus ab Ecclesia.

7. Suffragium obtinuit. 1. Calvini, qui etsi notavit in crudioribus quibusdam editionibus tolerabiles (ut loquitur) quasdam ineptin, ferendas tamen existimavit, ut impietati non obnoxias, quia 11 ostendit Ecclesiarum consensum. 2. consulit rudioribus & 3. novatores cohibet. 20 Buceri in copioso tractatu inter opera ipsius Anglicano, 3. Alexandri Alesii Scoti. 4. Petri Martyris. 5. Gualteri & Tigurinonum. 6. Aigentinifum. 7. Deringii, institutionis severioris, in defensione Juelli, quin & Pius quintus hanc ratam habuisset Liturgiam, si Regina Elizabetha, ut ab ipsius authoritate derivatam illam recepisset, nec tam impudens quisquam prodiit è Pontificiis qui ausus est ipsius sinceritatem oppugnare.

## Oficiunt Adversantes.

Ob. 1. Alendarium, in quo. 1. Apocypha designanum legenda 134. capita, prattermissis è Camnicis.
192. 2. Sancti canonizamur Utopici, 1. Agatha: 2. Perpetua.
3. Fayth

3. faith. 4. O sapientia. 5. Swithun. 6. Machate. 7. Dunstan 3. Festa retinentur insesta. 1. Conceptionis Beatz Virginis. 2. visitationis Maria. 3. Nominis Jesus. 4. Sancta Crucis. 5. Inventionis crucis. 6. Georgii. 7. Michaelis & Innocentium. inter serias nostras, & similia qua superstitionem redolent

Pontificiam.

Sol. Apocrypha legi permittuntur prisco more, ob confenfum cum canonicis ad exempla vite & formandos mores. non ad confirmanda degmata, in quibus explicantur plurima, que contractios habentur in Canonicis, & ad capeum totulerem filo simplici & cantim non Canonico accommodantur. 2. Retinentur quædam fub titulis (antiquem memoriz & Fefta non cultur alicujus gratia fed ut ftatuz quedon Mercuriales aut Epoche, a priscis fixe ad anni momenta distinguenda, que exauctorata fuerunt in Edvardi6ti Calendarits. nec conflat qua autoritate mili hodie chronologica, & negotiatoria in pristinas sedes irrepserunt. 3. Michaelem Archangelum non Christian denotare reception est sententia, unde ansa arripitur Deum celebrandi, ob Indultum nobis Angelerum ministerium, in Michaelis festo. 5. Innocentes verò maryres habentur ratione caufe, non confessionis, interpretative & pafhve non adive & voluntario. 5. O apientia, cujuldam Hymni erat principium, non fancti alicujus nomen, & reliqua que occurrent bein medi vel retinentur vel omittuntur, abfq; religionis aut prudentum scandalis.

Ob. 2. Translationes alienas aut depravatas. 1. habet textus ut illud in limine. At what time soeber a sinner both repent him of his sinnes from the bottome of his heart &c. saith the Loto &chatur Erek. 18,21. fed ibi hoc non di-

cit Duminus ut conferenti patet.

Reft. Dixit Dominus quoad sensum, licet non verbatim. Fadem censură feriant Apostolos, qui textus V.T.in Novo aliquoties sie producunt. 2. Pfal. 105. v. 28. habet Lingia. Anothey were not obedient unto his word, nova vero & emendation translatio. And they rebelled not against his word, que sunt proress as usera invicem contraditioria.

Gg 3

Ref ..

Reff. Ancepsest textus originalis, ubi 70 871 vel interrogative, vel negative sumi potest; sie ut respiciat vel Mosen & Autonem et signa edita, aut ipsos Agypios. Mosen si respicias & signa, recte dicas. They rebelled not against his word Agypios verosi magis spectes, legas sie per interrogationem. Aud were they not disobedient unto his word id est, They were disobedient unto his word ut habet vulgaris, quam translationem existinat veriorem. Fullerus noster in

3. Dominica secunda post Epiphaniam, Evangelium Linergicum legit, C berp man at the beginning both set south good Eline, and when men be drunke then that which is worse, quod favet ebiterati, corrigie nova trabilatio, Arib.

Milcell.lib. 3. cap. 10 in Criticis (ut notum eft) verfatifimus.

iphen men babe well vrunke Joh'2.18.

Reft. Mistin, Grace & The Heb non incliiari tantom, fed liberins etiam bibere fignificant, quo fenfu Evangelium

oft intelligendum.

4. Sic Chatloever is manifelt the same is light Epist Domin. 3. Quadriges. ex Eshes. 5. 13. pro Ca batloever both make manifest is light.

5. Deus dicitur The father of all thatis called father in heaven . Epist. Dom. 16. Trinit. pro father of

whom the whole family is named, Ephel. 3. 15.

6. This is the firth Month which is called barren, E-vangelium Annunciation's pro with her that is called barren, Luc. 1.36.

7. Arabia borbereth upon Terufalem, Epift. Dom. 4. Quadrigef pro Answereth to Jerufalem that now is Gal.

4.25.

Reft. Hos omnes tollat scrupules translatio nova sub Jacoto Rege illustris memoriz, juxta cujus normam, dilata Potius quam negara, est istorum & consimilium sine strepitu
castigatio.

3. Partes qualdam integrales male felettas, & intertextas, effe clamitant quales funt. 1. Te Deun. 2. Benedicite. 3. Benedicitus. 4. Magnificat. 5. Nunc dimittis. 6. Quicung, valu-

7. Baptifmus

7. Bapilinus privatue, una cum fragmentie quibusliam feripure, sub titulis Epistolarum & Evangeliorum. E quibus Te Deum, Benedicite, & Quicuni, vult humana suns inserente. Apocropha, & sulpestam continent dustrinament illa de practia. Triminius cognitione sub salutis periculo, cui us rudiares nullaterius sunt capaces. Benedicius, Magnificat, & Nune diminius peculiares sucrunt Sp. Sti raptus, personis tantum ab illis protempore inspiratis (non promisus omnibus) competerates, Privatus baprimus limba sucressus velisicat, & singlule ista. E-pistolares & Evangelica separant ea, qua sum unienda, & ali-

quoties perperam applicantur.

Sol. Sufficit Te Deum, & Benedicite scripturis elle cansone, & quotidiana devotioni inservire. 2 symbolum illud Athanasii Quicuns, vult mon simplicines & unioù especes, sed perverse dostrinam Trinitatis oppugnantes à lalute excludit. Benedistus] impletas in Christo prophetios, Magnificat] gratam in summa selicitate humilitatem. Nunc dimittis] Christianam ad moriendum promptitudinem omnibus devotis ingerie. Nec baptismus privatus limbum puerorum somnias, aut necessitatem medii urget, sine quo infans salute excidat, sed necessitatem tantum procepti & conveniencia, qua tenentur omnes propositis à Deo mediis & seramentis, sine dilatione attendere. Episalarum & Evangelistum absorta, sut potitis ab hui usimodi sciliuribus ad ampliora assurgant.

Ob.4. Errores doftring observentue in .1. Te Deum Tuposiquem devicisti martie asservate, apperuisti credentibus regnum calorum. Ergo ance Christi vistorium, Parres V. T. limbum,

non calum occuparunt.

Reft. Oftenditur cujus gratia Patres corlum possilerum, non quando corperunt possideres, possiderunt autem per serificiam agni (a mundi origine, non actu, sed destinatione occisi) quod antecedentibus & sequentibus Hosama filio David conclamantibus aquè erat salutare.

2. In Licania, per system, & longuinoson fudorem; videmur Christum exercizore, & fulgar & sempstines, una cuen ex-

teris .

teris externis calamitatiba & morte subitanea frustra depre-

Ref. Media sunt ista liberationio & salutio , non exercismi samula, non magis qu'am cum Dominum rogamus, ne nos inducat in tentationem, cur non etiam rogamus, ut impendentes tempestates, aut calamitates externas à nobisa vertat.

3. Ne memineris iniquitatum parentum nostrorum] pro

mortuis affruit Orationem.

Resp. Immo pro vivis tantum oramus, ut Deus peccata Patrum nostrorum nostris non accumulet, & in nos visitet. Mortuorum commemoratio neutiquam habenda est pro mortuis Oratio.

4. In Catechismo servator dicitur totum genus humanum redemisse, quod Gratiam universalem Arminianorum statu-

minat.

Resp. Assertur tantom ibidem Redemptionis autor, non redempto um numerus, aut universalitas, ac si esset dictum. Nullus redemptus est ex toto genere humano, qui Deum filium non habet redempturem.

5. Post quartum preceptum precationcula petit, nt ad Satbatum Judaicum observandum Deus inclinet corda nostra, de

quo mandatum est intelligendum.

Resp. In isto mandato aliquod morale erat, quo, ad cultum publicum die à Deo constituto, prastandum obligamur: aliud ceremoniale, seu positivum, ut dies iste esset à Creatione septimus. Ceremoniale illud erat à Christo in N. T. per Apostolos sublatum, substituto (pro Sabbato Judzorum) die, quem celebramus, Dominico: petimus attem nos ut Deus inclinet corda nostra ad illud, quod erat in isto mandato morale, peragendum. hoc est, ut diem Dominicum cultui Dei publico, prout
nunc se habet status Ecclesia, sanctificemus.

6. In Baptismo regeneratio urgetur , ut opus Sacramenti

operatum, quod est Papisticum.

Refp. Regenerationem tantum externam & Sacramentalem fpondet Baptismu, quam internam S. S. regenerationem perficere, ex charitate pronunciat Exclesia.

7. ln

7. In appendice de Sacramentis. Cùm respondetur, Duo generalitèr Sacramenta ad salutem esse necessaria, alia quinq: pontificiorum tacitò insinuatur & probantur.

Rejp. Sed non ut Sacramenta ad falutem absolute necesfaria, sed quæ potiès Sacramentalia sunt apud veteres, & nomen Sacramenti generatim sortiuntur, rem ipsam verò propriè non exhibent.

Ob. 5. Ritus perstringunt Superstitiosos. 1. In vestibus, nempe superpellicio, cueullo, & hujusmodi quæ idololatriam redo-

lent Papiflicam.

Resp. Ista a price decorem tantum apud nos spectant, & personarum distinctionem, quem in Sacris U. T. Dei instituto observatum legimus.

2. In signo crucie fronti baptizati adjecto.

Resp. Hoc non ut necessarium urgetur, sed ut adredo en non ad baptismi complementum, sed ut militie Christiane, traductum à veteribus memorale quoddam authoramentum.

 In Interrogatis infantibus propolitis, & Patrimorum illorum nomine responsis, quod videtur histrionicum quiddam, in

rebus serius non ferendum.

Reft. Ista fidejafione & fonfione, nihil detrahitur decoro, & folenni tati Sacramenti, fed consulitur religiose infantium educationi.

4. In Eucherissia, genustexio favet Aberibus, Misse sacrificio, & Trensubstantiationia abominando dogmati.

Reft. Injuncitur, tantum ut abiates & recipitur à nostris,

ut geffu fummæ reverentie tanto myfterie debitus.

5. In Matrimonio, annulus sapit quiddam Ethnicum, & phrafis illa mariti ad Vxarem. Corpore meo te adoro, Zaith my boop 3 thee worthip, aliquam idololatrie speciem, sed ab omni specie mali à Christianis est abstinendum. Ergo

Reff. Ut templa Ethnicorum cesserunt in Christianorum usum, sic & annulus potest transferri cum aliis ad pios usus, phrasis autem ista antiquata nihil aliud vult. Quam corporis mei do tibi potestatem, sive ut reddit Latinus, corpore meo te honorojuxta illud. 1. Cor. 7.4.

Hh

6. In

6. In Absolutione specialis urgetur confesso, & autoritativa

Rep. Sed non auricularis, nec omnium peccatarum, fed confeientiam gravantium, & potestas agnoscitur hic delegata, & declarativa, non absoluta.

7. In sepultura mortuorum, displicet sepulti facies versus orientem superstitiose resupinata, & de manifeste blasshemis

idem cum piè morientibus judicium.

Rejp. Primum est consuctudinis & conformitatis, non necessitatis, 2dum Charitatis est censura, & spei, non certitudinis & considentia, quia non nostrum est, sed salvatoris in ultimo Judicio Hados ab ovibus distinguere, Mat. 25. 32.

Ob. 6. In Rubricis smilia carpunt quadam & inuilia, qualia sint ista vocabula non probanda. 1. Dziest, 2. Cutat, & dicar, 3. Chistmas, Sequagesima, Sexagesima, Quin-

quagessima, Quadragessima, 5. Abbent, 6. Offertorie, 7. Verfielt, Camicle & similia, quæ Papissimum nimium redolent. Resp. Usu tandem hæchunt popularia, nec tutum est notos limites resigere, mutari tamen possum absq; religionis discrimine, & tolerari, priusqu'am comme se tollantur, & de

terminis aliis qui omnibus placerent, inter fratres effet

2. Vestimenta przeipiuntur gerenda, quz przeipsit Edwardus sextus. An. 2. sed ista cujulmodi suorunt, non constat. Ergo inanis est constitutio.

Refp. Conftat ex traditione, licet non ex fcripto ftanto, nec

santi eft,ut rixz fomitem suppeditet.

3. Injunguntur nonnulla que vix fieri possum; ut nomina sua Communicames deserant, post inchestas preces mautinas ad Eucharistiam pravias, & obviam ear minister cadaveriscepeliendo, ad ingressum Camiterii, cum quadam templa in Civitatibus Camiteriis destituantur.

Resp. Observanda ista sunt non precise, sed quando commode possint observari, eatenus quaterus promptitudo spondet obedientiam, nec contemptus condiat neglectum.

4. Non admittendus est aliquis ad synaxin facram, priusquam usqu'am ab Episopo confirmetur, & Catechismon possie memoriter recitare. Sed hoc raro examen subje.

Refp. Supponitur, non ut oportet femper, ponitur, nec discipli-

ne detrahit laudandz, sed exequationi vindicandz.

5. Minister tenetur pulpinon ascendere, ut comminationem tanquam è monte Ebal intonet, quod desiit jam esse in usu.

Ref. Non tam hoc exigitur, quam confulitur, nec condem-

nandus ritus tali exemplari fuffultus.

Ot. 7. Objiciunt Excessur alios, aut defettur, aut mig appa.

1. Omittitur Afesenia in tratione Dominica.

Resp. Hoc fit ad exemplum S. Lucz, sed ad exemplum pro arbitratu inter orandum, frequentius, Manhai adjicitur.

2. Tituli Pfalmerum, Higgaion & Selah , que partes funt

Textus in Liturgias seponuntur.

Resp. Liturgia ista non improbat, sed proponit tantum, que populari captui & adificationi maxime inserviunt.

3. Presatio abtruditur fub Absolutionie titulo.

Reft. Precamur ibidem ut à Deo absolvamur, & quis hoc carpat, niss qui conjunctis sidelium precibus non multum tribuit.

4. Contradicimus not is iffis, cum petimus ea quæ propter indignitatem non audere, aut propter cecitatem petere nos

non poffe agnoscimus

Resp. Agnoscimus nos non posse petere, nec debere, respectu nostra indignitatis aut cacitatis; propter merita tamen Christi posse & debere throni gratia accedere. Verentur sorsan Reformatores, ne nimitim submisse, & humiliter Deum adeant. Illud Centurionis, non sum dignus. Math. 8. 8. & S. Petri, discede à me Domine quia Homo peccator sum, Luc. 5. 8. non ita facit ad sanctificatam salivam.

5. Ordinario incumbit pracipere, quando recitanda sit Li-

tania.

4 .3.

3.

Da

rd

a,

is is

0

Ref. Verum est, quando recitanda sit extraordinario, non ordinario.

6. Exoptatur injuntiio penitentie in primitiva Ecclefia ufitata, principio Quadrigsime, quales tuerunt, cilicia, cineres, H h 2 humicubations hunicubationes & hujufmodi, & practipitur, ut quis panitens de notoriis peccatia abstineat à mensa Domini, qua fermentum

produnt Papisticum.

Resp. Panitentiam vult Ecclesia Primitivam, non Papisticam, & discretive verba ista sint legenda. Bewaile pour sins, or come not to this holy Table, vel Before pour come to this holy Table, sicut & reddit Latinus. Antea desteat peccata, qu'am accedat, & quis hoc non probat?

7. Cantus Precum, Amhematum, & instrumentorum Musicorum boatus, aditicationi adversantur, & obstuses action potitis audien-

tes, quam cultum divinum promovent.

Resp. Verum est, si intempestive & affestate interponantur, aliter actionis solennitati & excitandæ devotioni haud segniter conferunt, Unde ex prescripto Dei in U. T. hæc Musica tam instrumentalis, quam vocalis obtinuit.

### 南:南南南南南南南南南南南南南南南南

QUÆST. VII.

### An vocatio Cleri Anglicani ad Sacros Ordines, post Reformationem sit Legitima?

E vocatione hic quæritur, non interná, quæ homines latet, sed externá, quæ in conspession prodit, & sub Dio collocatur. 2. Clerus comprehendit Episcopos, Presbyteros & Diaconos, de quorum quæritur vocatione, & Crimatione Ecclesiastica, 3. An post Reformationem inchoatam ab Edv Ardo 600, consirmatam, & emendatam ab Eliza Abetha, conservatam à Jacobo, & Carolo regibus sit legitima? h. e. Scripture, & praxi Ecclesia purioria conformis? Negant. 1. Hardingus, Bristons, 3. Stapletonus, 4. Sanderus.

derus, 5. Alanus, 6. Parfonus, 7. Champneus, una cum Kellisono, & plurimis aliis è nostratitus, & alienigenis.

Affirmant, 1. Juellus, 2. Fulco, 3. Feildus, 4. Goodwinus, 5. Downhamus, 6. Sutlivius, 7. copionilime verò Ma-

lonus, hisce instructi argumentis.

1. Vocatjo nostri Cleri ortum duxit à praxi Apostolorum, & viris Apostolicis, à tempore prima conversiones ad Christianismum, idq; quinquennio antequam Petrus, aut Paulus unquam Romam inuiferunt. Unde constat non pendere à Ro- cap. 3. p. 51. mana pompa, sed à simpliciore & certiore Discipline fundamento.

2. Continuata fuit juxta ivraglar & ivanuorlar Ecclesiafticam (quoad substantiam faltem, licet non abig; papalium nugarum temporaria admixtione ) ulq: ad Reformationem, unde non habent Papicole, quod in toto hoc intervallo re-

prehendant, nisi eadem-opera sua destruerent.

3. Reformatio doctrine irritam non facit ordinationem, siquidem in doctrinæ lue Epidemica, discipline erat aliqua facies, manente Episcoporum Successione, licet abiq; optando Evangelii successu, unde ministerio non exciderunt ordinati, licet ordinantium le opposuerunt erroribus & jugum idolatrie prorsus excusserunt: unde

4. Crammerus, Parkerus, aliiq; fub HENRICO 80, ED-VAR DU 600. Et Succeffores eipforum fub ELIZABE-THA, JACOBO, & CAROLO ligiteimam habuerunt & habent vocationem, et Ordinationem, utcung; Papa et Eccle-

fix Romane nuntium prorfus remiserunt.

5. Habent debitam Electionem, vel à Rege, vel à patronis, in quorum manus Parochiani, confusionis evitanda causa, jus fuum electionis, quod habuerunt, tradiderunt, 2. Przcedit examen, ne citò indignis aut ineruditis manus imponantur. 3. Testimoniis de conversatione cavetur, ne hominibus minus fidis tantum negotium committatur. 4. imponuntur ipfis manus ex praxi Apostolica, 5. injungitur ut impolitum munus fideliter obeant : ex quibus habetur legitimæ Vocationis et Ordinationis complementum Apostolicum

Hh a

6. Liber Ordinationis Episcopoum, Presbyterumet Diaconorum ex consensu Ecclesia nostra talis mundo publicatur, qui examen invitat omnium Adversantium, nec adhuc
invenit, qui ipsius dissensum à primitiva Ecclesia ossendat
Adversarium.

7. Fatetur Cudsemius Papicola, Catholicam esse apud Anglos Episcoporum et ministrorum Ordinationem, et Successionem, ideoq; Anglo-Calvinistas non hareticos, sed schismaticos tantum à suis audire. De desperata Calvinistarum causa cap. 11. pag. 108. Consentit F. de L. Clara ad Art. Consensition. 36.

### Objectiones Anabaptistica & Papistica.

Ob.1. Pus bonum absq; peculiari vocatione poteste quis præstare. Sed tale est Episcopi, 1. Tim.3.
1. 2. Prædicarunt Evangelium dispersi post mortem Stephani absq; prævia ordinatione, Act. 8.4. 3. Et etiam Philippus, Act. 8.38. Eunuchum baptizabat, & Apollo, Act. 18.25. quod ex charitate quilibet pius Christianus tenetur facere, Socinus de Ecclesia, cap. 1. Ergo supervatanea & superstitiosa videtur

ista Cleri vocatio & ordinatio.

Sol. Opus bonum in se non bene factum, facientis cedit in malum; ut Arcæ sustentatio ab Uzza; Unde non misi prophetus & currebam, conqueritur Dominus, Jer. 23.21. Nam quomodò prædicarent nisi mintanus, Rom. 10.35. Et nemo hunc honorem assumat sibirpsi, nisi vocatus suerit sicut Aaron, Heb. 5.4. 2. Alia est constituenda, alia Ecclesia constitue ratio: in prima, cha itus quamvis arripit Evangelii propagandi ansam; in Ecclesia vero constitua prospiciendum est, ut omnia decenter siant & ordine, 1. Cor. 14.40. 3. Dispersi isti cum Philispso & Apollo donis erant instructi extraordinario, unde de vocatione

vocatione ipforum fatis constaret, que in exemplum hodie non funt trahenda.

Ob. 2. Apostolus describens Episcoprum, Presbyerorum & Diaconorum officia, deconsecratione & ordinatione, prorsus eacee 2. & Baptismus à non-ordinatis administratur, Act. 10. 48. & ut videtur, cama, 1. Cor. 11. 28. ubi requiritur tantum ut probet seipsum quisq:, & sic de pane isto edat, & calice bibat, non expectana clericum ordinanam, qui panom vel vinum por-

rigat.

Sol. Argumentum ab autorikate negame, sed non ab autoritate negativa valet in Theologicis, Ut valet hoc. Negate Apostolus vocationem ad verbi & Sacramentorum administrationem esse necessarium. Ergo non est necessarium. Nullius autem momenti est argumetatio. Non meminit scriptura hujus reis Ergo non est admittenda. 2. Apostolus mores persona, non manus delineat, quod alibi secit, Tit. 1.5. Ideo reliqui te in Creta, ut constituas oppidatim Presbreros juxta missionem & commissionem à Servatore collatam. Mar. 28. 29. 20. 3. Baptizatunt Genes, qui cum Petro venerunt ad mandatum Petri, Act. 10 instruites; Paulus Corinthios ad servatoris ductum, non ut iph per le sumerent panem vel vinum, sed à manu ministri portigemis su seccerunt discipuli à manu Christi.

Ob. 2. Domus Stephani & Fortunati primitiz Acheie in ministerium sanctorum seips ordinarunt. 1. Cor. 16.14. 2. Prophetz die vel tres soquaritur, & ceteri dijudicent, 1. Cor. 14.29,30. 3. & sub Evangelio erunt omnes docti à Deo, & Spiritus Sanctus vos ducet in unnem veritatem. Ergo non opus est vocatione & ordinatione Episcopali, talibus Prophetis, qui sic à

Deo decemur, & ab ejets spiriter ducumur.

Sol. Seipsos ordinarunt.i.e. seipsos accinerum ad fanctorum necessiteatibus administrandum, non ordinarum se in presbyteros, ut aliis verbum predicarent & sacramenta administrarem. 2. Obtinuit iste prophetandi mos, & exercitium, ut verbum Dei melius intelligerent, & se ad ministerium prepararent, non ut pastores & destores excluderent. 3. Deus duct & spiritus ducit, non immediate per embasiasmos aut do-

na miraculosa, quod factum fuit in prima Evangelii propagatione, sed per media ab ipso ordinata, h.e. legitimam vocationem & ordinationem. Ut plamanti Paulo succederent, qui rigarentex officio non pro libitu, 1. Cor. 3.6. et gignenti in Christo, qui

codem ductu instituerent, lb. 4.15.

Ob.4. Aut ordinationem habuerunt Clerici Anglicani à Pralatis Pontificis, vel à suis Symmistis, vel ab alis. Atqui non ab alis ordinari potuerunt, qui a nulli fuerunt præter Grecos et Africanos, quibuscum nullum, tunc temporis, habuerunt commercium, nec à suis Symmistis fuerunt ordinati nam de his controvertitur. Pontificiorum verò invalida fuit illis ordinatio: nam quis potest mundum ab immundo educere? Job. 14.4. vel colligere è spinis uvas, Mat.7.17. Ergo aut nulla fuit ipsis ordinatio, aut ex propria confessione Antichristiana.

Sol. Inter doctrina corruptelas mansit semper vocationis, & ordinationis legitima disciplina, quoad substantiam saltem, licet plurimis nugis etritibus superstitiosis deformata, qui enim doctrinam vitiassent, disciplinam tamen retinuerunt ad illos ordinandos, qui ad normam scriptura, ordinantium errores

corrigerent.

Ob. 5. Ordinarunt se invicem Anglicani Pseudoepiscopi. 1. Parkerus. 2. Sandesius. 3. Grindallus. 4. Hornus. 5. Scoreus. 6. Ally. 7. Juellus., ad insigne Mannuti in vico Londinensi Ebeap-side quod indicavit Johannes Neale Professor lingua Hebrea Oxoniensis (qui missus à Bonnero intersuit) Thomae Bluer Sacerdoti. Testatum hoc etiam reliquit Henricus Cunstable in adversariis suis manuscriptis, et insinuavit etiam Johannes Stow in Chronicis, unde constat illos seipsos modo prapostero ordinasse, et per consequens legitimos ministres non potuisse ordinare.

Sol. Testes ex sinu (quales suerunt isti Papitola) secundum Jurisconsultos non sunt admittendi. 2. Extant Acia publica apud Masonum, et alios, bona side adducta, qua satis comminuum pellucidum hoc calumniantium mendacium. 3. Qua curavit R. Archiepiscopus Abbotius sacrificulis nonnullis ostendi, ut issos convinceret, tam impudentis sigmenti, &

definerent

desinerent tandem credulos suos Proselytas tam nefarie se-

Ob.6. Non Episcopi Episcopos ordinare non possunt, quia requiruntur ad talem ordinationem, juxta veterum canones, tres ad minimum Episcopi; sed Lutherus & Calvinus nunquam suerunt Episcopi. Ergo in Lutheranis & Calvinianis Ecclesiis transmarinis, non habetur legitima ordinatio, & per con-

fequens, nec ministerium, nec Ecclesia.

Sol. Præsbyterum præsbyteros ordinare posse, præsertim desicientibus Episcopi, concedit cum Magistro sententiarum sanior pars scholasticorum, ut patet ad Sent. 1.4. Dist. 25. 2. Episcopatum retinent tales Ecclesia, licet non per manum unius monarchice, sed aristocratice per multos administratum. 3. Moderatores & Superimendentes ipsorum analogice sunt apud ipsos Episcopi. & autoritate, (ut contendent) ordinandi pollent cum fratribus. Sed habent ætatem, pro se loquantur,

Clerus Anglicanus hic tantom examen subit.

Ob.7. Electio Episcoporum permittitur Decano & capitulo cujusq; Ecclesia cathedralis, per diploma Regium, Idoneum quemvis libere & canonice eligendi, dum interim pracipitur sub pana Pramunire in literis Regiis privatis, ut nominatam à Rege eligant personam. 2. In ordinatione Prasbyteri redduntur ipsi Biblia, & potessas pradicandi, sed exercere hanc non potest in propria parochia absq; ulteriore ab Ordinario, sacultate. 3. Diaconi munus prorsus pervertitur contra illud, Act. 6-ubi constituti erant Diaconi, ut pauperibus tantum prospicerent, non ut sacra legendo, aut pradicando tractarent, Ergo liber ordinationum non videtur satis sincera disciplina Ecclesiastica c onformi

Sol. Delignat Rex, non ordinat Epifeopum, nec immediatè eligit, sed per Decanum & Capitulum, quibus commendat personam consecrandam, non ipse imponit, aut consecrat, nec urget, ut indignum recipiant contra conscientias. 2. Poteflas datur pradicandi Præsbyteris, & executio non tollitur, sed suffendium tantim, donec constet admissium tanto cum fructu posse scripturam interpretari, ac dextrè popu-

### 250 De Disciplina Ecclesia.

4. 2.

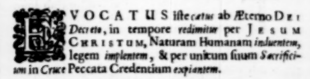
lo proponere. 3. Quod spectat ad Diaconos in mutato-Ecclesiz statu, mutari potuit muneris exercitium. Hodiè autem Guardiani & Inspectores pauperum egenis prospicium, quod sieri non potuit in non stabilita Ecclesia, unde nunc Diaconi nostri sacra tractent pro sacultate, ut Stephanus & Philippus, ut ex tali inseriore ordine ad Prasbyteratum paratiores accedant. 1. Tim. 3.13.

Locus





# DE REDEMPTIONE.



#### De hisce Cotrovertuntur.

- 1. Christi Incarnatio fuit possibilis ,necessaria, aus Conveniens?
- 2. In hypoftatica Naturarum Unione inconfusa maneant Natura, cum Idiomatibus ?
- 3. Secundum utramığ, Naturam Christin fit Medi-
- 4. Pro peccatie annihan Credentium, plene & inte-
- 5. Sola fides ex parte bominis justificat?
  6. Aliquis potest esse certus de sua Salute?
- 7. Gratia sufficiens ad salutum concedatur omnibus? 1 i 2 QV ÆST10

QVESTIO. I.

An Christi Incarnatio fuit possibilis necessaria, aut conveniens? Aff. cum Patribus & Scholasticis ad 3. Sent. Dist. 1. Aquin. 3 parte, q. 1. & sq.

#### QUIA.

Alis nos decebat Pomifex Sanctus, ab omni malo remotus, Heb. 7.26. qui afficeretur fensa infirmitatuu nostrarum, Heb. 4.15

2. Consentaneum erat Dei justitie, ut peccatum non dimitteretur absq. Satisfactione ipsius Justitie, qui odio habet iniquitatem, & cui esseniale est esse justum, Gen. 18.25. Nullus autem debuit satisfacere, nisi homo, nemo potuit nisi Deus, unde Redemptor dicitur Immanuel, Deus nobiscum, &

Barnosbo filius hominis. Mat. 1.23.

3. Per Incarnationem oftenditur Dei, 1. Misericordia, quæ Imaginem suam desormatam non despexit. 2. Justitia, quæ ab homine visto voluit vistorem vinci, & non violentia amnipotenti, sua præda esse spoliandum. 3. Sapientia, quæ dissicillimo nodo convenientissimum adaptavit cuncum. 4. Omnipotentia, quæ sola potuit sarapantar constituere. Damas. Orth. sid. lib. 3. c. 1.

4. Possibilitatem evincit fatium. 1. Verbum caro salium est, Jo.1.14. 2. În eo habitavit Deitas apudizăs. Col. 29. 3. Deus acquisivit Ecclesiam suo sanguine, Act. 20. 28. 4. În plenitudine temporis Deus misit filium sactum ex muliere.

Gal.

Gal. 4. 4. 5. Qui habens formam Dei, fuscepit formam servi. Phil. 2. 6. 6. Non suscepit Angelos, sed semen Abrabe, Heb. 2. 16. 7. Hoe Mysterium magnum, Deur manifestatus in carne. 1. Tim. 3.16. Sic,omnis firitus qui fatetur Christum venisse incarne ex Deo eft. 1. Jo. 4. 3. Qui zet ouges à Patribus,

Rom. 9.5.

5. Nec implicat,ut 1. Persona infinita affumeret, & uniret libi Nauram finitam, 2. Subfistentiam ipli impartiendo, 3. & ita veniens,nt dua Natura manentes inconfula in candem coalescerent Personam, que sit dasse Dem , major bomo, contra Apollinarem; abacirus non in duas distinctus personus, contra Nefterium: de vez e inconfuse nihilominus manens, ratione Naturatum, advertus Eutychetem.

6. Necessitatem ingerunt Typi, 1. Agni Paschalis ab origine mundi occifi. 2. Rufi Juvenci extra Castra immolandi, 3. Anei Serpenie ad la lutem intuentium erigendi que cum reliquis fruftranei fuiffent Typi , nili Amitypo Incarna-

tionis & Passionis fuissent impleti.

7. Quod dilucidius firmant Prophetia, 1. Semen mulieris catul Serpentis conteret, Gen. 3. 15. 2. Ecce Virgo pariet. 3. Vibicibus iplius Sanati Sumus, introducentis aternam Iufitiam, Dan. 9.24. quia oportuit Chriffun hac patige fic in 1. Pet.2, 24, elorian ingredi. Luc.24.26.

### Objiciunt 1. veteres Hæretici,2. moderni Sociniani, 3. & Antichri-Stiani Schismatici.

Ob. 1. T Ndignum videtur Divine Majestati, ad vilitatem Creature se dimittere, 2 & si hoc faciendum, Angelorum lapfus potius quam homimon cifet instaurandus, 3. & magnificentior gloriofiorij, effet libera condonatio, quam ralis

rile.c.

valis debita exactio juxta exemplar Domini cum Diffenfatore

prodigo, Mat. 18.

Sol. Confentaneum est summo Bono, ut se summe communicet, quod factum per Incarnationem. 2. Homo peccavit aliena sedustione, Diabolus propria malitia, tota natura humana intercidit, non Angelica. Hominem simplicitas, Angelos pracipitavit rebellis Superbia, gratiz magis repugnans. 3. Sic disponenda est Gratia, ut Justitia non violetur, quz zque Deo est Essentializ, ac catera attributa.

Ob. 2. Incarnatio Deum reddit munabilem, contra illud, Ego Deus & non mutor, Mal.3. 2. Ex Domino Servum. 3. ex

infinite finitum.

Sol. Mutatio non facta est in Deo, sed in assumpta Natura, que retinet proprietates subjectionis, & finitudinis absq. ulla Deitatis diminutione.

Ob 3. Cum filius sit ejuschem cum Patre & S. S. essentie & natura, Incarnato Filio, necesse erat Patrem & S. S. incor-

nari, quod prorsàs est Hareticum.

Sol. Non incarnata fuit Essenia aut Natura Deitatis, sed 2da Persona, ut is qui ab æterno erat Filius Dei, in tempore fieret filius hominis, & ne duo essent in Trinitate filii, 2. medius in Trinitate videtur fieri convenientissime Mediator, 3. & Filius naturalis faceret nos filios adoptivos. Assemblio autem humanitatis, quoad Essicientiam, est opus ad extra totius Trinitatis, quoad terminationem verò Solius Filii, ut tres Sorores unum consuant inducium, quod una ex illis induit, ut nonnulli explicare conantur.

Ob. 4. Aut Persons humans assumpta erat in mero Virginis, vel non. Si sic, tum Salvator constat ex duabus Personis, Assumente & Assumptá, quod est Nestoriamon, si non, tum illud quod natum erat, non erat homo, quia Divina Natura non competit

ut nasceretur.

Sol. Non affumpta erat Persona, sed Natura humana, semen Mulieris & Abraha, cui contulit Divinitas Subfisentiam, ut inde non Divinitas, sed Deus nasceretur.

Ob. 5.

Ob.5. At natura non existit bumana, nisi in aliquo suppo-

Sol. Verum est Physice, Hyperphysice tamen potest ex Dei

omnitotentia fine implicatione.

Ob.6. Vel Christus assumpsit humanam naturam, ante infusionem antma in corpus, vel non: si ante insussionem anima, caro erat assumpta, non integram assumpsit naturam, animata autem natura est persona.

Sol. Affumplit naturan animatam in semine, quod sufficit.

Ob.7. Qui solvit Jesum, ex Des non est, sed Antichristus. 1. Jo. 4.3. verum qui in individua ipsius persons duas distin-

guit naturas solvie Fesion, Ergo est Antichrishis.

Sol. Non habet Textus, qui solvit Jesum, sed qui non prositetur Jesum Christion venisse in carne. Et solvere Jesum apud vulgarem interpretem, est hypostaticam naturarum unionem in eo negare, de qua in Questione sequenti.



QVÆSTIO. II.

### An in Hypostatica Naturaram unione inconfuse manent Natura cum Idiomatibus? Aff.

2 U I A.

Loriam meam alteri non dabo. lsaiz 42. 8. & quia Attributa Dei sunt ipsi Deo essentialia; (quia nihil est in Deo quod non est ipse Deus) Impossibile est, ut ea que sunt Deo propria, Creature realiter communicentur, nisi Creaturam in Creatorem transformemus quod est absurdissimum.

2. Que sunt omnibus personis communia, communicari non potuerunt natura humana, à secundà tantum personà assumpra per hypostaticam unionem; Quia sic Pater etiam & Spiritus santius essent incarnati: sed convenit attributa divi-

na effe hujulmodi, Ergo,

3. Sic de Unione Hypostatica credendum est, ut contraditio non admittatur: sed ex Æternitate, immensitate, ubiquitate assumpta humana natura communicatis, sequeretur humanam naturam esse aternam & non aternam, sinitam & infinitam, ubi g, & certo loco terminari, qua sunt contradictoria, Ergo talis activos a information non est ferenda.

4. Communicatis proprietatibus confunduntur natura, quia natura & proprietates reciprocantur. Et proprium communicatum fit commune, h.e. proprium & non proprium respectu ejusdem: Sed confusio naturarum Manicheismum damnatum introducit, & Monothelismum: Ergo non potest esse talium

proprietatum communicatio.

5. Divina natura semper humanz mansit hypostatice unita, Sed non communicavit ei omniscientiam, quia qua homo Christus ignorabat diem Judicii; nec omniprasentiam, quia corpus in sepulchro definitum occupabat locum. Ergo non afferenda est talis communicatio.

6. Posità tali communicatione, humana natura in abftracto haberetur omnipotens: sed hoc sieri non potest, quia tunc aquè sustentaret naturam divinam, ac divina illam, & xosos aquè per illam, ac illa per xoyor subsisteret, quod nullus dix-

erit.

7. Unio personarum in sacrosancta Trinitate non personales communicat proprietates, nam ita Filiu zque Petrem generet, ac Pater filium: Ergo multo minos unio naturarum increatz & create in una persona communicat proprietates, quoniam inter creatum & increatum, quam inter personam & naturam increatam, infinitius est discrimen.

Objectiones

### Objectiones.

Ob. 1. EX unione Hypostatica perfectior facta fuit nacommunicatic diving nature proprietations, Ergo.

Sol. Charifmeta, Apotelefmata, seu Axiomata collata ex ista unione, perficiebant humanam naturam, ad opus redemptionie exequendam, sine idiomatum transfusione, aut confusione.

Ob. 2. Cui communicata eft subsistentia A Abyu, communicantur idiomata ab ea inseparabilia: atqui subsistentia divi-

na communicata erat humane nature, Ergo,

Sol. Non contulit 2000 novam subsistentian humana nature, sed assumpsit in subsistentian divina, sic ut haberet in ea quasi insubsistentian, ut in trunco suculus, cui inoculatur.

Ob.3. In Christo habitat om nis plenitudo deitatis apullazie, Colos.2.9. Ergo bumana Christi natura omnia Deitatis

idiomata funt communicata.

Sol. Loquitur Apostolus de plenitudine Deitatis in mediatoris persona, non trassusione in humanam naturam; cujus inhabitationem prædicat corporalem, ut à virtuali, sacramentali, gratiotà distinguat, quæ nullam inferunt personalem unionem.

Ob.4. Cui in tempore data est omnis potestas in calo & in terra, ei communicata est omnipotentia, & per consequens reliqua divina attributa: sed bumane Christi nature data est potestas, Mat. 28.18. Divina enim semper eam tenuit, nec ca-

pax erat ulterioris perfectionis. Ergo

Sol. 1. Excipiunt hie adversarii attributa fixa, qualia sunt eternitas & infinitas, dum transferunt omniscientiam & ubiquitatem, idiomata Energetica. 2. Dicendum igitur omnipotentiam collatam esse persone mediatoris, non nature humana,

Ob. 5. Christus ascendit supra omnes cales ut impleret omnia, Ephes. 4. 10.ex qua plenitudine omnes accepimus, Joh.

K k 1.16.

1.16.non ad mensuram ipsi impertita, Jo.3.34. ergo humanæ naturæ ascendenti nihil defuit, quò impleret omnia, er-

go nec obiquitas.

Sol. Ifta oftendunt que competunt persone in concreto, non nature humana in abstracto, nec implere hie refertur ad loca, sed ad prophetias, sive opus mediatorium & donorum collationem.

Ob.6. Dexera Dei est ubiq; Christus sedet ad dextram Dei secundum humanam natu am, Ergo secundum humanam natu-

ram eft ubig:.

Sol. Alind est esse dextram Dei, alind sedere ad dextram Dei, in sophismae mutatur medius terminus. Unde syllogismus fit quadrutes contra Logices dictamen.

Ob.7. Totus Christus est ubiq; Ergo humana natura.

Sol. Discrimen statuendum est inter totum Christium, quod respicit personam, & totum Christi quod indigitat natura, totus Christius conceditur esse ubis; sed non totum Christi, quia Deinus potest esse sic ubis; , ut uniatur semper humanitati, qua tota est in calo. vid. partite hac omnia eventilata à Dottiss. Altingio scriptorum Theolog. Tom. 1. part. 2. pag. 509,



QUASTIO. III.

# An Christus sit mediator secundum utramá; naturam? Aff.

2 V I A.

Criptura Divine, æquè ac humane nature opera mediationis tribuit. Dem suo proprio sanguine acquisivit Ecclesiam, Act. 20, 28. Dominus glorie

glorie eraterucifixus, 1. Cor. 2.8. Iple se submissi, & factus est obediens usq; ad mortem, Phil. 2.8. Ego depono animam per meipjum; authoritatem habeo deponendi, & rursus eam of umendi, 10.10.18.

2. Sola humana natura officium Regium non potuit exequi in calo fimul & in terrir, nec pretium proportionale infinitæ

Dei iustitie exhibere.

3. Actiones funt suppositorium seu personarum: sed hamana natura à divina distincta, nullam habuit suppositalitatem, seu subsistentiam (ut somniavit Nestorius.) Et cur duz essent in christo distincta natura & agentia formalia, si secundum utrams, naturam non ageret?

 4. Non opus fuisset unione personali, si humana naura oferi huic fuisset sufficiens, finis autem unionis personalis fuit administratio officii, unde opus erat ut urad, natura aliquid

de proprio conferret.

5. Renovare corda, & dare S. Stum & refurgere à mortuie funt mediatoris opera; sed ifta præstare non potuit dasse de-

Boarme.

6. Divinitas fine homanitate, & humanitas fine Divinitate non est Mediarix: sed inter divinitatem solam & homanitatem solam est homana divinitas & divina homanitas, Aug. Homil. de Ovibus c. 11. In tantam unitatem ab ipsoconceptu Virginia, Deitas & humanitas comexa sura, ut nec sine homine divina nec sine Deo humana agerenus. Leo. ep. 81. Agit utraq, distincte, sed tamen unite juxta utramiz formam, in communione alterius idem ep. 10. Nec Patres alind volunt, quam necessitatem unionia hypostatica ad Medianionem urgere.

7. Agnoscunt nostre sententie veritatem Adversorii, Espeneen, Bellarminin abi concedit în quibusdam operibus Christi, concurrisse divinitatem cum humanitate. 2. omnia miracula Christi suiste pariim divina, pariim humana. 3. Mediationi substantiali non tantum humanam, sed etiam divinam naturam suisse use calent infini-

ti pretii de Christo Mediatore, lib. 3.c.9

Kk 2

Objectiones.

### Objectiones Bellar: Osiandri, Stancari ex Lombard. 3. sent.dist. 19. Aq par. 3. qu. 26 art.2.

Ob.1. Secundum eam naturam est Mediator, quam Apofolus mediatricem nobis tantum exhibet. Sed ea est tantum humana, unus est Mediator Dei & hominum homo Jelus Christus 1. Tim. 2. 5. cur additur homo] niii ut

mediationis forma & principium?

Sol. Homo interponitur Exegetice, ac si dictum fuerit, Chris stus somo à Deo escitus & unitus. 2. Aliud est afferere homine mediatorem, aliud mediatorem esse qui homo. Siquidem non valet, Deus acquisivit Ecclesia suo sanguine, Ergo quà Deus. sic nec homo Christus est mediator, Ergo tantum qua homo.

Ob. 2. Diftinguitur ibidem mediator à Deo. Ergo non po-

test esse mediator quà Deus.

Sol. Deus personaliter ibidem Patrem denotat, inter quem,

& genus humanum 3 al 3 pomer mediator intervenit.

Ob.3. Mediator debet esse medium distans ab utrasj, parte. At Christo hoc competere non potest qua Deus, sed qua homo justus, nam mediatio secundum utrami, naturam, eandem involvit naturam, ut sit pars offensa & medians, quod implicat. Bell.

Sol. Diftat ab utraj: parte quà starbeame, quatenus mediat, non qua persona, vel natura bumana assumpta. Nec implicat, partem lesam sieri voluntario mediatricem, sub diverso respectu, ut Senator agens causam rei, qui Senatui est reconciliandus.

Ob.4. Mediator non est uniur: sed Deus est unur, Ergo

uon potest Christus esse mediator.

Sol. Oftendit ibidem Apostolus, legis promulgationem indicasse dissidium inter Deum & bominem, Deus autem ex

parte

parte sud idem semper manet; ex parte igitur bominio opus erat Mediatore qui distidium tolleret. 2. Hinc efficitur Desan solummodo non potuisse esse Mediatorem, non excluditur Star Sparte, quin Deus-homo hominem Deo reconciliaret.

Ob. 5. Si Divina Natura mediat, tum Pater & S. S. x-què effent cum Filio Mediatores, quod neutiquam est admittendum.

Sol. Mediatio competit Nature, non qua communio per-

fonis, sed qua subfiftit distinctim in persona Filii.

6. Sacrificare & Sacrificando satisfacere opus est przeipuum Mediatorium: Sed hoc Des competere non potest qua Deus, Ergo non dicendus est Mediator secundum divinam naturam.

Sol. Resp. Minori. Non competit divinæ Naturæ seofim positæ, sed in tali supposito. Quo sensu non est Mediator tanàm in utrass, natura, sed secundon utramq; naturam.

Ob. 7. Unitas Apotelejmatis seu effectus arguit unitatem principii. At Mediatio est unum tantum Apotelejma, Ergo à

diversis principiis formaliter non potest provenire.

Sol. Major vacillat. Quia Sacrificio Christi Mediasorio contulit humana Natura, Substantiam operia, Divina, dignitatem.

Kk 3

QV ESTIO.

### 

QUAST. IV.

An Christus pro peccatis omnium Credentium plene & integre satisfecerit? Ast. Papista & Reformati.

#### QVIA.

VI Subivit & Prastitit omnia à reis & debitoribus peragenda, sic ut iplius Castigatio cessecison in delictorum expiationem, iplius vibices in delinquentium sanationem & liberationem, Is verè & integrè pro illis satisfecerit: Atqui Christus sais sports hec omnia prestitit,

Ifaiæ 53. 5. 1. Pet. 2.24.

2. Quod Villima pro peccatis oblata prastiterunt typice, hoc effecit Christus revera unica sua in Cruce Oblatione. ratio, quia lex umbram tantum obtinebat suurosum bonorum, Heb. 10.1. Corpus autem est Christi, Col. 2.17. Sed victima expusum & satisfecerunt typice, Anima carnis in Sanguine ejus, ego dedi illum vobis ut super altare in eo expictis pro anima bus vestris, & Sanguis pro anima piaculo sit. Levit. 17. 11. unde illud zaphi asuana puosas i pir ma atomo. Absque Sanguinis estutione non sit remissio. Heb. 9. 22. Ergo

3. Justitia è Calo proveniens, que est ipsius Jehove, eternum manens, ad cohibenda, tegenda, & tollenda peccata, est Justitiz divinæ satissationia, aliter maneret ijs qui sunt in

Christo

Christo condemnatio, contra illud, Rom. 8.1. Sed talis est Justicia Messie pro nobis exhibita, Psal. 85.12. Jer. 33.15.

Den. 9. 24. Ergo

4. Profitetur Salvator se animam ponere pro evibus, Jo. 16.11. 2. Se co sine venisse, ut daret animam suam in redemptionis pretium pro multis, Mat. 20.28. 3. Quod confumnatum este clamat in ultimo Agone, Jo. 19.30. Australian sin este clamat sin ultimo Agone.

5. Qui pro nobis factus est percatum, ut nos efficeremur Justitia Dei, 2. Cor. 5.21. Executio, Gal. 3.13. verè & planè

fatisfecit: Sed hoc à Servatore præstitum, Ergo

 Alicer frustra lex erat promulgata, & sententia violantibus denuntiata, Monte morierie, quod est contra Dei immumutabilitatem, & peccatum maneret impunitum, contra essen-

tialem Dei justitiam.

7. Et maneret adhue adversus pos Chirografhum, nec Redempterem se nobis Chrishum præstitiste constaret in exequatione muneris Sacerdotalia & Regii, sed tantum Prophetici, in suadendo verbo, & exemplo', quod etiam secenint alii Prophetz.

# Obijciunt Socinus, Gitichius, Ostorodius, Smalcius, Moscorovius. & c.

Ob. 1. DEUS se obstrinxit se nolle unum pro alio puniri, sed anima que peccavesit, ipsa morietur, Ezech. 18.4. Ergo non potuit Christum insontem, pro sontibus punire, ut justicia ipsius satisfieret.

Sel. Aliud est alterum pro altero puniri invitum, aliud puniri illum qui se sisti pro altero vadem seu stonsocu. Christus hic hominem induit, & factus est pro nobis peccatum

& execratio, unde juste solvit, quod à nobie erat debitum.

Ob. 2. Peenz Gebenne averne erant nobis debita, sed has subire Christu non potuit, nam impossibile erat ipsum à morte detineri, Act. 2.24.

Sol.

Sol. Pecnas infernales perulit Salvator in horto, quoad acerbitatem, non quoad durationem, non inflictas à Diabelie in inferno, sed ipsi incidentes ob peccasi molem, & Justiciz paternz severitatem; quas patiendo vicit, & vincendo de potestatibus tenebrarum triumphavit. Col. 2.15.

Ob. 3. Deus remilit peccata nostra gratie, per viscera suz misericordia, Luc. 1.78. Ergo non opus erat jatisfactione, quia satisfactio & gratuita condonatio se mutuo tollunt.

Sol. Remisso & Satisfactio se mutuò tollunt ad idem relata; quod hic non sit, quia enim satisfecit Christus Justinia Divina, peccata nobis credentibus gratis condonantur, unde misericordia in nos, justinia in peccanon se mutuò osculantur.

Ob. 4. Si absq: saissatione peccata nostra non potuerunt remitti, tuni nec remittenda sunt à nobis peccata in proximum, sine interveniente satisfastione, quia Deum jubemur imitari in condonandis peccatis, Ephes. 4. 32. & 5. 1. quod confirmatur parabolà Debitorii, cui dominus debita gratis remittit, & punit saissationem exigentem ab alio, Mat. 18.32.33.

Sol. Preceptum & parabola ingerunt mutua nostra erga conservos officia, non Judicialem inter Judicem & reum processum. Judex enim qui extra judicium potest delinquenti ignoscere, pro tribunali sedens juxta Justitiz prascriptum debet

procedere.

Ob. 5. Idem Judicie & partis lese & rei non potest subire partes: Sed Christin qua Deus est Judex & pars lese: Ergo pro reis non debuit intercedere.

Sol. Qui lesa erat pars ut Dem , ejuschem cum Patre & S. S. essentie, ut Seas sparse & sponsor, potest satisfacere, sicut Senator descendens è Tribunali sieri potest pro reis intercessor.

Ob. 6. Actiones Salvatoris quá homo, erant legi debite, quía Factus sub lege, Gal. 4.4. & passiones sibi ipsi cessère in exaltationem, Phil. 2.7.9. Ergo non potuerunt esse pronobis meritoria vel satisfactoria.

Sol. Meritum tribuitur Persone ratione Deitain , legi

non obligate, non humanz nature seorsim spectate, que personam exhibuit pessibilem, ob participantium expiationem, cui Deitas contulit infinitum satisfactioni pretium.

Ob.7. Si mediator plenè & integrè satisfecerit, non opus est nostra ulteriori opera, aut operibue, ut piè, justè, & sobrie vivamus, quòd tamen exigit à nobis Evangelium, Tit.2,12.

Sol. Declinandum à malo, & invigilandum bonia operibue, non ut inde justificemur coram Deo, led ut digni ambulemus justificati per Christiam, & per novam obedientiam & precepta nobis media, ad optatum falutis portum perveniamus. Pacem sequimini cum omnibus & sandimoniam, sine quibus nemo videbit Deum. Heb. 12. 14.

### **农业农业农业企业企业企业**

QUESTIO. V.

### An fola fides ex parte bominis justificett Affirmant nostri Art.11.

Vid.de Justificatione Lett. nostram stam.

Justificari fide idq; gratie, quia operafidem evacuant, est sola fide justificari: sed arbitramur hominem justificari fide, absis, operibus legie, Rom. 3. 28. Appade gratie, Rom. 3. 24., non ex operibus justitie, quæ fecimus nos, Tit. 3. 5. non niss per fidem, Gal. 2. 16. Ergo,

2. Justificamur eodem modo, quo Abraham pater omnium credentium: sed credidit Abraham Deo & imputatum est
ei ad justitiam, Gen. 15.6. Rom. 4.5. Illi vero, qui non operatur, credenti autem (Balchul addit Syrus) tantum in es, qui
justificat impium, reputatur sides ejus injustitiam secundum
repositum gratize Dei. Sicut & David dicit beatitudinem
hominis, cui Deur acceptam sert justitiam sine operibus, Rom.
4.5.6. Ergoside solum justificantur sideles.

3. Per

3. Per quod solummodo imputatur nobis Christi justitia, qua lapjui & legi satisfacit, pet illud solummodò exparte nostra justificamur, sed justificamur grasis per gratiam ipsius, per redemptionem qua est in Christo Jesu, quem propositit Deus propisiationem per sidem in sanguine ipisus, ad ostenzionem iustitia sua, Rom. 3. 24. unde Christius factus est nobis sepientia, justifica santificacio, redemprio, 1. Cor. 1. 30.

4. Per quod purificantur corda nostra, per illud solon justificantur, led 75 men, ve l & do melo, tanquam instrumento justitiam Christi apprhendente, non da too melo, propter sidei meritom purificantur corda nostra Ast. 15.9. & invenimur in co non habentes justitiam nostram, que est ex lege, sed illam que ex side est Christi, que ex Deo est justitia in side, Phil. 3.9.

5. Per quod Evangelii participes ad salutem, & filii Dei efficieur, per id solum & semper justificamu: at per solam sidem ista possidenus omnia, Rom. 1.17. Jo. 1.12. Rem. 5.1.

Ergo.

6. Eodem modo justificamur, quo Evangelii justicia nobis conferenda retegitur & manifestatur: At justicia nobis conferenda retegitur nobis in Evangelio, exside in sidem, Rom. 5.17. hoc est, ut per sidem solummodo initium & progressue estas instituatur, ergo sola side justificamur confer, Gal. 3.8. Rom. 1.17. sicut scriptum, justus ex side vivet.

7. Dostrina que distinguit Christianismum salutiferum à Judaismo, Turcismo, & Ethnicismo, est ab omnibus Christianis amplectenda: sed talis est hee de justificatione ex solá side, quia sinis legis est Christius, ad justitiam omni credenti, Rom. 10.4. Quare ut concludit Articulus noster, sola side nos justificari, Doctrina est saluberrima, & consolationis pleni sima.

Ambre this D Rome They are justifyed only to lauth it is g gift of good cap. 3.

Dafil de humidish They are justifyed by Sauth alone in xt

Nazian: The working Latteousness language - Party only Schulare agt.

Objiciunt

## Objiciunt Papistæ, Sociniani, Arminiani, &c.

Ob,1. Non afferit Scriptura folam fidem juftificare, fed contratium, videtis quoniam ex operibus

justificatur hotho,& non ex fidetantien, Jac. 2.24.

Sol. Habetur, tantummocio crede, Mar. 5.36. & Crede tantion. Luc. 8.50. quo Archifynogogue fieret voti compos. 2. Non nisi per fidem justificatur homo, Gal. 2. 16. Non en operibur, ne quis glorietur, Ethef. 2. 8. que omnia equipollent thefifold fide nes justificari. 3. quod cum negare videatur facebus, dicendum eft,illum loqui de professione fidei hypocritica, &infrueluola, que oftentat le fine operibue, no de fide juftificante, charitate, & fe comitata, que oftendant fidem illam elle vivam que jufificer, in partes tamen no veniunt ut concenfe que cum fide simul justificem. Nam aliud est causa justificationis, alind qualitat justificati, nec quaritur qua virtutes fibi invicem connectuntur, sed quis sit cujusvis actus proprius, unde fola fides justificat, licet ea fides, que tic justificet, non fit fola, fed aliis virtutibus comitata. Neq; tamen merito fidei justificamur fed medie, non sed the mer, fed sed me move, non propeer fidem, ledger fidem , non justi facti (unus, fed declaramur, apprehendente scilicer fide, non nuda tantum cognitione, & affenfu, fed fiducia, innitente falvatoris merito, quod divinæ justitiæ fatisfaciat.

Ob. 2. Aliis virtutibus, nempe fei & chaitata aferibitur juftificatio fe falvi facti fumus, Rom. 8.24.& feminz pecatrici remiffa funt pecata multa, quia dilexit multum, Luc. 7.47

Ergo ex fola fide non est luftificatio.

Sol. Metonymice ista attribuuntur confequenti, quæ sunç anticedentie. 2. Effetiui quæ sunt cause! Nec \$10, Luc. 7 est particula causalis sed rationalis sunde non sequitur, remissa L1 2 sunt funt peccata, quia dilexit, Ergo dilettio est causa remissionie, magis quam si argumenteris, Vivis quia ambulas, ergo ambulatio à priori est vitæ causa, cum cantum sit à posteriori indicium.

Ob. 3. Si justitia Christi imputata, fide apprehensa, nos solummodò justificaret, ergo non minàs justi Itaberemur

quam Christus aut B. Virgo. At hoc blasphemum.

Sol. Juxta veritatem rei equé sumus justi, sed non equaliter, nec eodem modo, cum ille justus sit subjectivé, nos imputativé, ille de proprio, nos illius largitate. 2. B. Virgo autem justificata suit, nonequia Christian gestavit in mero, sed in corde.

Ob.4. Eodem modo justificamur, quo fuimus rei constituti, sed sei esticimur per peccata inherentia, tam originale Ademi, quàm addita nostra astualia. Nam sicut per unam offensam reatus venit in omnes homines ad condemnationem. Ita per unius justitiam beneficium redundavit in omnes homines ad justificationem vite. Rom. 5. 18.

Sol. Illud(ticut) Apostoli non confert inter se modos inefsendicontrariorum effectuum, sed originem tantum & Au-

thores.

Ob.5. Si jola fides justificet, Ergo non opusesset Decalogo, vel oratione dominica, aut fact amentis ad salutem nostram provovendam, quia symbolum tantum sufficeret, in quo tamen folam fidem justificare non habetur; sed ista non sunt admittenda.

Sol. Necessaria sunt ista omnia ut vivæ sidei- fulcra, non justificationis concausa; quia creati sumus in Christo ad bona opera, Ephel. 2.10.non justificati per vel proper bona opera,

Ob 6. Sine fanctimonia nemo videbit Deson, Heb. 12.14.

Ergo jola fides ad justificationem non futhcit.

Sol. Ista fidem præfupponunt è qua egerminant tanquam frustus, qui conficiunt sanstificationem, non efficium justificationem.

Ob.7. Doctrina ista de justificatione per solam sidem, meritis Christi innitentem. 1. pietatis studium evertit. 2. sidei acceptilationem meritoriam quandam inducit. 3. & operibus lonis debitam laudem & premium detrahit: Ergo exterminanda.

Sol. Immò extimulat potius ad pietatem, cum fides absq:
ea, futura sit procsus mortus. 2, quz urgetur ut instrumentum apprehendens illud, quod justificat, non in se, sua acceptilationem habens, qua justificet. 3. Unde operibus constet laus
santificationis, non justificationis, quia in districto Dei judicio,
non justificabitur ex operibus ulla caro. Psal. 143-2.



QUESTIO. VI.

### An aliquis potest esse certus de suá saluted Ast:

QUIA.

Bl aperta, evidens, Plena, & fiducialis intercedit de peccatorum remissione, & patris in filio favore, persuasio, ibi necessario sequitur salutis certitudo: quia ut fides à fidesi, sic nec ista proprietates à fide possint separari, sed fides est interactiones, interactiones,

Quodeunq; firitus testatur nos pose & debere credere, illud nobis oportet esse persuasissimum, quia spiritus testatur nos posse, & debere credere falutis certinulinem. Quotquot receperunt eum, illis dedit possissem filios Dei fieri, Jo.1.12. Ex quoniam filii somus mist Deus bunc piritum filii sui, Gal.4. 6. & ille ipse piritus testimonium reddit spiritui nostro, nos esse silles Dei, & si filii tum & heredes. Rom. 8.15. Exgo possumum, & debemus de salute esse certi.

LI 3

3. Quod

1. Burg.

3. Quod spondeant sibi spsi omnes sideles, à nobis certò est expectandum: sed Atroham contra sem sub se credidit, nec infirmatus sed anappoparis, Rom. 4-21. David, misericordia tua subsequent me omnibus diebus vitæ mez. Ps. 23.6. non confundar in atermum, Psal. 31.1. Nos semus quod translati sumus à morte ad vitam, quoniam diligimus fratres, 1. Job. 3.
14-per hoc novinus babitare eum in nobis, nempe ex spiritu quem dedit nobis. ib. 24. Atros can papersuajus sum, quod neu; mors neu; vita potest separare nos à charitate Dei que est in Christo lesu Domino nostro, Rom. 8.38.

4. Quod precibus tenemur petere, illud credendum est specialim ad nos pertinere, quia quacunq; orantes petitis, credite vos accepturus & evenient vobis, Mat. 11.24, hac est siducia quan apud Deum habemus, injum si quid petierimus secundum voluntatem ejus ) nos audire, quod si scimus eum audire, nos quicquid petierimus, scimus nos habere petitiones, quas, ab eo petimus, 1. Jo. 5, 14.15. sed singuli tenentur petere Dimitte nobie debita nostra, Mat. 6. Luc. 11. & perstringitur das pensas quid timidi estie modici sidei, Mat. 8. 26. & exegua

fide przditi quare dubitoftis, Mat. 14.31.

5. Aftruunt hanc certitudinem Pares, Graci & Latini: firitus testatur, quanam relinquitur ambiguitus? Chrysostomus in Rom. 14. & si Deus hac arrha nobis prius dată, reliquam hareditatis possessionem non adjiceret, ipse arrha perdita damnum pateretur. idem Hom. 1. in 2. ad Cor: sic Ambrosius prasume non de tua operatione, sed de Christi gratia, de Sacranul. 5. c. 4.

Consentium Adversarii, Colonienses, Rossensis, Torrensis, Cajetanus, Cassalius, Canisius, Eisengrenius, qui non tancum nullum receptum Doctorem hanc certitudinem negasse pronuntiat, sed Concilium Tridentinum candem propugnare peculiai tra-

Manu afferit.

7. Ex posità una propositione credita & oltera evidenti ex side, certa est conclusio, Scotus in 3. Sent. dist. 35. quast, unica, quod & probavit Vega, Canus, Medina, Albertinus, unde aegumentum, qui crediderit & baptizatus suerit, Salvus erit. Mar.

16.16.

16.16. At ego credo me habere fidem quod confciencia fidelis certò percipiat, Scotus in 3. Sent: Dist 23. & de Dei omnipotentia & misericordia certus est, quicunq, fidem habet. Aquin. 2.2x.q.18. Art. 4. Ergo potest & debes esse certus de sua salute.

### Objectiones:

Ob.1. NEmo potest dicere, Mundum est cor mesan, Prov. 20,9. 2. Nescit homo utrum edio aut amore dignus est, sed omnia in fuserum servantur incerta,

Eccles.9.

Sol. Non nititur certitudo hac nustris operibus, sed pei electione, & Servatoris (aisfastione. 2. Nec potest quispiam
pronuntiare mundum esse cor suum, quia si dixerimus peccatuon non habemus, nos seducimus & veritas in nobis non est.
1. Jo. 8. 3. Nec executoris eventifus ferenda est senumia, sed
ex promissis in Christo, non te relinquam aut deseram, Hebr.
13.5. Et qui credit in eum non consundetur, 1. Pet. 2.6.

Ob.2. Job profitetur, non reprehendit me cor meun in tota vita mea, C.27.6. 2. David, judica me Domine quia in innocentia ambulavi, Pfa.26.1. 3. Paulus, nihil mihi confeius fun, 1. Cor. 4.4. Isti tamen non audebant certitudinem falutis ar-

rogare.

Sol. Non ex propria jultitia, sed ex nei misericordia (cujus dona sunt aurmustra) hanc derivarunt certitudinem.

Ob.3. Deus sub certis conditionibus ex parte nostra implendis salutem spondet. 1. Invenies Dominum si in toto corde quasieris eum, Deus. 4. 2. Si implus pacultentiam ageret ab omnibus peccatis, vita vivet, Ezech. 18. 3. Vos amicimel eritis, si feceritis qua ego pracipio vobis, Jo. 13. At constare non potest nobis, nos conditiones illas observasse.

Sol. Ista funt documenta conversationis, non fundamenta certitudinis. 2. sufficit si sincerè pergamus sine hyperisi pe-

us

us propter Christum providebit, ne inanis fit nofter conatus

in Domino.

Ob. 4. Post peractam poenitentiam anceps manet remission, sursian ignoscet Deus, pan. 4. 24. Quis seit an convertatur, Joel. 2. 14. Roga Deum si forte remittatur tibi cogitatio cordis tui, Act. 8. 22.

Sol. Incertitudinem agnoscimus ex intuitu nostra dispositionis & fragilitatis ssimultatem tamen habemus ex parte Dei.

Ot.5. Ülteriùs confidentia hac ex parte pei labefactatur. Beatus est homo qui semper est pavidus, Prov. 28.14. Cum timore & tremore salutem vestram operamini, Phil:2. 12. 3. In timore incolatus vestri tempore conversamini, 1.Pet. 1.17. Ergo nilcerti hac ex parte statuendum.

Sol. Ista inculcant tantum sollicitudinem de mediu, per que ad finem pervenitur, non de fine hasitantiam, que Dei nititur adjutorio, unde timor iste sollicitudinia non opponitur siducia in Christi promissis, sed prasumptioni carnali de viribus

& integritate propriis.

Ob.6. Non extat particularis certioratio in scripturis, tibi Petre, vel Paule remittuntur peccata tua, nec in ullo Symbolo habetur de salutis certitudine articulus, Ergo non est admittendus.

Sol. Sufficitex generali promifione, conscientiam vivâ fide suffultam subsumere, ego credo & promissis in Christiam innitor, quod in articulo de peccatorum remssione in subsolo Apo-

Stelico comprehenditur.

Ob.7. Securitatem cornalem, presumptionem & just antiam Pharifaicam fovet hac dottrina, ut testantur, Aug. de corruptione & Gratia, c. 13. Greg. Moral. 1.9. c. 17. Ergo non pradicanda.

Sol. Hoc fieri folet in hyporitis, qui nituntur propriis viribus, non in verè fidelibus, qui totum Deo referent, Aug. Enchirid: c.30.

QUES-



QVÆSTIO. VII.

# An Gratia sufficiens ad salutem concedatur omnibus? Neg.

2 V I A.

Ratia Salutifera non extenditur ultra decretum:
Sed non decrevit Deus omnes salvare, sic enim nulli condemnarentur.

2. Tum omnes vocarentur externe & interne, & aquales motus Spiritus Sancti fortirentur, aliter perveniremus ad finem abiq; medijs: Sed plurimi funt qui de Christo nunquam audiverunt, & ex audientitus multi vocati, pauci electi: Ergo non sufficiens ad salutem illis confertur gratia.

3. Vobis datum est nosse mysteria regni Cœlorum, illis autem non est datum, Mat 13.11. ut impleretur in illis prophetia Isaia, auditu audietis & non intelligetis, & videntes videbitis & non percipictis, lb. 14.ex Isa. 6.9. unde illud, Quare errare nos fecisti, Donne, de vjistuis, indurasti cor

nostrum, ne timeremus te, Ifa. 63.17.

4. Hzc immobilis veritas Predestinationis & gratiz non alios, sed quos predestinavit, ipsos & vocavit, nec alios sed quos ita vocavit, ipsos & justificavit, nec alios sed quos predestinavit, vocavit, justificavit, ipsos & glorificavit, Rom. 8. illo utiq; sine, qui non habet sinem. August. de prædestinatione Sanctorum c. 17. unde de Tyriis & Sydoniis speciatim pronuntiat, quoniam in crederent non erat illis datum, etiam unde crederent est negatum. Idem de bono perseverantiz c. 13.

5. Gratia Salmifera ad eos tantum extenditur, pro qui-

bus Christus oravit: At Salvator profitetur, non pro mundo

rogo, sed pro his quos dedisti mihi, Jo. 17. Ergo

6. Si suficiens gratia sit omnibus concessa, Ergo este esticiens, & omnes salvarentur, quia sufficiens gratia omnia tolleret conversionis obstacula, ut in Paule, sufficit tibi gratia mea, aliter non esset sufficiens: Sed gratia non tollit in percuntibus omnia obstacula, Ergo non sufficiens gratia omnibus conceditur.

7. Si Gratia ista supernaturalis esset universalis, tum naturalis esset, ut diciamen Conscientia, & salutis studium, quo omnes appetunt benum, quod omnibus Nationibus competeret: Sed gratia à natura semper est disterminanda, sumus natura sili ira, Gratia siliji Dei, Ephes. 2. & maxima pars gentium de Christo Redempiore non audiverunt, vel in Christi predicationem non credunt; Ergo gratia ista salutaris nunquam ipsis illuxerit.

# Objectiones.

Ob. 1. NIHIL omission està Deo, quod conduceret ad omnium falutem, ut constat ex scopo parabola, Quid est quod ultra debui facere vinea mea & non seci, ex

Isaia. 5. Ergogratia sufficiens est omnibuscollata.

Sol. Restringitur hac gratia tantum vinea, qua est Ecclesia, non ijs qui sunt extra vineam. Deus addebat quotidie Ecclesia, qui salvi sierent, Act. 2. ultimo, 2. prastitit quod prastandum erat à plantante, & externe muniente, non ab interne gratiam conferente, 3. perditio tua exte O Israel.

Ob. 2. Vivo, Ego nolo montem peccatoris, sed ut convertatur & vivat, Ergo confert media sufficientia ut viveret.

Sol. Textus habet, non delector morte Impii. 2. multa tamét eri permifit Deus, quæ non probat, & potest impedire, 3. non desectus est ex parte mediorum, sed hominum qui proprià culpa se privarunt mediorum sufficientium beneficio.

Ob. 3.

Ob. 3. Dens vult omnes homines falvos fieri, 1. Tim. 2.
4. fed fufficienter promover, quod vult, nam quiequid vuluit fe-

cit. Pf. 115. 3.

Sol. Vult volum ate, quá invitat omnes publice, ad salutem per verbi praconium positum in medio, non voluntatis actu, quo efficit, tollens omne impedimentum, ut veniant. 2. unde vult salvos fieri, non salvos focere, 3. omnes homines non Judeos soldm sed gentes, cuius is sortis, Reges, Subditos, non singula generum collective, sed genera singulorum distributive.

Ob. 4. Eo fine venit filim hominis, ut salvares quod perierat, sed omnes perierum, & conclusi erant sub peccato, ut

omnium misereatur. Rom. 11.32.

Nol. Textus habet, venit Christus ut salvaret (non omne sed) Id quod perierat, hoc est tale, non totum, 2. Salvati autem inclusi erant sub percato cum reprobis, ut constaret splo-sorum salus, non ex proprio nixu, sed Dei in Christo misericordia.

Ob. 5. Sicut per unius delictum peccatum venit in omnes homines ad condemnationem, sic per unius Justitiam beneficium redundavit in omnes ad Justificationem. Rom. 5.12.

Sol. Non confert Apostolus Delicium & Restitutionem quoad extensionem, sed quoad originem, sie ut per Adamum intravit delicium, ita non nisi per Christum subsequuta est restitutio, non autem omnibus, sed ut sequitur ver. 19. Multir, nimirum illi à patre datis, so. 17. 2.

Ob. 6. Omne fadus supponit faderatorum sufficientiam, aliter Deus ageret cum suis ut Pharas cum Israelitis, subduceret stipulam, et pensum nihilominus exigeret. At sadus initum sub Evangelio scribit legem in cordibus. Heb.8.10.

Ergo confert gratiam inflicientem.

Sol. Scribit legem in cordibus faderaurum. Acd omnes non funt tales scilicet qui funt extence à facdere, & Christiani hypotrite. Novit autèm Dominus tantum quos discrevit, & qui funt sui. 1. Tim. 2.19.

Ob. 7. Mandata & promissiones sunt generales, Ergo & fa-

M m 2 quz

que non capacibus proponeretur, ac si furdo & care diceretur,

Sol. Deus cùm efficacitèr tantum trahit electos, non eludit vel excludit alios magis, quam cœcos privat lucis folatio, que publicè omnibus impertitur. 2. Aliud autem est non sanare proprià culpa lethalitèr vulneratum, Aliud pracipitare, & perdere. posterius non facit Deus, prins non tenetur præstare. 3. Nihilominus nemo tam deplorate est salutis, quin ex medjis à Deo propositis siat melior, unde si non consequatur salutem, minuatur dannationis poena, quod non est elludere, sed cum Justicia misericordiam indebitam miscere.

CAP.





### CAP. SEXTUM.

# DE SACKAMENTIS.

The EDIATIONEM oblignant SACRAMEN-TA, quæ figna funt & Sigilla gratie collate, & felicitatis expectanda.

#### De quibus quæritur.

- 1. Sacramenta conferant gratiam ex opere operato?
- 2. Duo tantum fint Noi Testamenti Sacramenta?
- 3. Baptismus ad salutem fit necessarius?
- An. . Pedobaptismus sit probandus? 5. Detur Transubstantiatio?

  - 6. Miffa Sacrificium fit Idololatricum?
  - 7. Matrimonium Legitimum fit diffolubile quoad vinculum ?

M m 3

QVÆST10

# 源:南南南南南南南南南南南南南南南南南南

2 V A. S T. 1.

# An Sacramenta conferant Gratiam ex opere operato? Neg.

### QVIA.

1. A Igna & figilla nil in se continent, vel conferunt, sed gratiam jam forte collatam, vel etiam posteà conferendan tantum fignificant & obfignant: Talia autem funt tantim Sacramenta,ut patet ex Gen. 17. collato cum 400 cap. ad Roman.

2. Atraham pater Credentium, Eunuchus & Cornelius priàs falutarem gratiam receperunt, & crediderunt, quam Saciamentorion aliquo opere operato fuerunt initiati, ut patet Gen, 15.6. Rom. 4.10.11. Act. 10.2. Ergo Sacramenta fitpervenientia hanc illis gratiam obfignarunt tamim, non contulerunt.

3. Nulli adulti ad Sacramenta funt admittendi, fine pravia fidei professione pro captu & modulo. Mat. 28. 19. 20. Mar. 16. 16. Act. 2. & 8.37. Ergo hoc non expectandum ex

infequente Sacramentorum ofere operato.

4. Nuda elementa debitum non possunt esse subjection supernaturalis gratie, seu vehicula ad Anime sordes eluendas,ut nec Dei verbum, nisi credatur, nec ipsa Chtisti care, nifit fide manducetur, quicquam profint. nemo venit ad me nili Pater illum traxerit, Aqua cor abluit, faciente id verbo,non quia dicitur, sed quia creditur, August. in 70. Trati. 80. Ergo nudum opus operatum est frustrancum.

5. Sacramenta damnationem promovent indignè recipientium , ut Simonie Magi, Act. 8. & corum qui fine examine susqu'adeq; habent, quid recipiunt, 1. Cor. 11. 29. Ergo opur operatum gratiam in quibusdam eliminet potibs, qu'am contert.

6. Tum penes effet Socerdosem pro libitu, gratiam divinam cuilibet se pro more przsensanti impertire: Sed hoc S. S. est opus peculiare, aliter Deus sealligaret signis externis.

7. Tum gratia hac confertur vel ex opere operato Dei, vel opere operato conferentis Ministri, vel opere operato fidelis, qui recipic: Sed gratia hac confertur tantum à Deo efficaciter in corde credentis operante, Ergo non hoc tribuendum operi operato Administrantis, fiquidem foris Sacramenta percipimus, ut intus S. Santii gratia repleamur. Greg. in 1. Reg. 1. 6. c. 3. unde Lombardus, Homo non quarit saluem à Sacramentis, quasi ab jis, sed per illa à Deo, non ex Sacramentis, sed in illis, id est, in illorum usu. Humo, ita Scotus, Durandus, Biel, de Orbellis in 4. Sent. Dist. 1.

# Objiciunt.

Ob. 1. Q Vod adumbration in U. T. prestition erat in N. fed Diluvium servavit Arcam, Cen. 7. Circumcisso carnem verè abscindebat, Gen. 17. Coloss. 2. 11. Mare rubrum verè servavit sirael, Exod. 14. Manna & aqua ex petra verè reficiebant corpora, Exod. 16.17. aqua lustralia Sanctificabat, Numer. 19. 12. ex opere operato: Ergo multò magis hoc præstant Novi Testamenti Sacramenta.

Sol. Symbola fuerunt gratie collate, non Caufe conferentes.

Ob. 2. Plus præftiterunt Sacramenta N. T. quam U. Illa autem erant figilla, gratiam collatam obfignantia, Ergo Sacramenta N. T. gratiam conferent.

Sol. Eadem erat Sacramentorum utrinfq; Teftamenti efficacia, non ex opere operato administrantis, & recipientis babitudine, sed ex conserentis benignitate.

Ob. 3.

Ob. 3. Character imprimitur ex opere operato imprimentis: Sed quzdam Sacramenta, Baptismu, Confirmatio & Ordo, Characterem indelebilem imprimunt Ezech. 9. Apoc. 7. Ila.

66.19. unde fignati dicimur, Ephel. 1.13.

Sol. Confirmatio & Ordo, ordinis sunt & Disciplina Ecclesiastica Ordinationes, non proprie Sacramenta. 2. nec signa ista apud Prophetas & Apocalypsin, Baptismon cerco adumbrabant, nec erant gratiz collativa, sed collatz significativa. Quomodo, inquit Augustinus, Moses sanctificat & Dominus? Moses visibilibus Sacramentis per Ministerium suum, Dominus invisibili gratia per S. S. in Levit. q. 84. unde postquàm credidistis (inquit Apostolus) obsignati estis spirituillo promissionis Sancto, Ephes. 1.13.

Ob. 4. In Christi Baptismo plus confertur, quam in Baptismo Johannis: Sed Johannis Baptisma externum signum contulit ex opere operato, Ego baptizo vos aquá, Ergo Christi baptismus ex opere operato confert gratiam, Ille baptizabit vos

S. S. & igne, Math. 3.11.

Sol. Idem erat Baptismus 7 obamiu & Christi quoad Substantiam, licet non quoad omnes Circumstantius. 2. In utrisquatem gratia, non ab opere operato externo, sed à S. S. interno concursu exhibetur.

Ob. 5. Conferunt Sacramenta, quod promittitur, Quotquot baptizati estis Christum induistis, Gal. 3. 27. Surge & baptizare & ablue peccata tua. Act. 22. 16. Ergo ex opere operato

ista perficiuntur.

Sol. Perficiuntur ex opere operato interno S. S. non externo Ministri conferentis. Conferant quidem aliquid objettivè, fidem excitando ad amplectendam gratiam, non effettivè, qualitatem aliquam de novo producendo, vel educendo, vel impri-

mendo, ut fit per motionem in projectis.

Ob. 6. Vel Sacramenta conferunt gratiam ex opere operato Administrantis, & recipientis, vel aliquo alio modo, vel nullo modo si nullo, nisi excitando tantú sidem, non plus præstant, quá pictura vel visibiles Creatura, si aliquo alio modo, tum gratia ipsis erit vel effectus, vel consequens, vel consequens.

vel correlation, tum vel necessarium, vel contingens, si necessarium, tum omnes recipientes sacramenta, rem Sacramenti reciperent, quod non concedatur; si contingens, tum obsignarent illud quod non constat esse scriptum, Ergo gratia sequitur, ut certus essessi operati.

Sol. Conferri dicatur gratia vel opere operato administrantia, vel opera recipientis fidelia, vel operatione S.S. spirantis, prout vult. Ultimo modo dicimus gratiam conferri effettive & caufaliter, aliis tantum instrumentaliter & Pattionaliter, quod pi-

ciuris & creaturis non competit.

Ob.7. Ejusdem sunt efficaciæ Baptismu & Eucharistia: sed Baptizati certo certiùs salutem consequentur, in aqua sanctincata, ut Jordan per salvatoris baptismum, ut habetur in Liungia Anglicana de Baptismo, & sunt signa efficacia gratiæ, per quæ Deus in nos operatur, Ergo istis rectè administratiu gratia ex patio consequitur.

Sol. Conceditur effetium comitari opus operatum, sed non ab opere operato estici, verum ab illius gratia liberrima, qui operatur omnia salutaria in omnibus, prout ipsi com-

placuit.

QVÆSTIO. 11.

### An duo tantum Sint N. Testamenti Sacramenta? Aff.

Acramentum est visibile signum invisibilis gratia, à Christo institutum ad sidem obsignandam, augendam, & communionem in Christo testificandam: sed hec competunt tantum bastismo & cane Domini, Ergo ista duo tantum sunt N.T. Sacramenta.

2. Occurrunt tantum in N.T. institutio Baptismi, Bap-

kizati omnes in nomine Patris, & Filii, & Spiritus fantii, Mat. 28. & cane Dominice. Hoc facite in mean commemorationem, 1. Cor. 11.24., Ergo duo hac Sacramenta funt folum-

modò admittenda, ut à Christo instituta.

3. Sacramenta N. T. sunt V. T. Sacramentis Analoga, ut lit Sacramentum Initiationia & progressus: sed talia fuerunt in V.T. tantum duo, Circumcisso & Agnus Paschalis, Ergo sunt duo tantum his analoga in N. T. Baptismus & Cana Domini.

4. Apostolus symbola sacramentalia V.T. nobis accommodans, hzc duo tantòm designavit, nempe Baptismun & Canam Domini, 1. Cor. 10.2.3. conf. Col. 2.11.12. 1. Cor.

5.7.

5. Patres ex latere Christi hac duo tanum eliciunt,in aqua & samuine mystice erumpeneia, Jo. 19 34. & 1. Jo. 5. 8. qua

Ecclefia primitiva frequentavit, Act. 2.38. & 42.

6. Pannenia, Ordo, Confirmatio, Matrimonium, & Unitio extrema inflitutione Secramentali deflicument, & laza cantum fignificatione pro facramentis à Romanentibus plurituis habêtur, quod agnoscit à fanti-clara ad Art. confess. Anglican. 25.

7. Tot funt N.T. Secramenta, quot funt nostra communionis cum Christo restera, & quot uturpavit & sanctificavit în serfo. At dua tantum sunt tales restera, quia omnes în unum corpus Baştizati sunus, & omnes una potione potati, sumus, 1.Cor.12.13. & ut circumcissonem sanctificavit & Pascha, ita Baştismum tantii suscepit, Mat. 3.16. & Ganam Domini saltem praces it ab omnibus percepitendam. Ib. 26.26.

# Objiciunt, Bellarm. l 2 de effectu Sacramentorum, c.25 & alii.

Ch.1. TOT funt N. T. Socramenta, quot funt vite fpiritualis adminicula: sed septem sunt talia remedia

remedia, nempe Regeneratio per Baptismum; Augmentatio per confirmationem; nutritio per Eucharistiam; peccatorum incidentium purgamen per Panitentiam; Réliquiarum peccatorum per extremam Unitionem; Matrimonium ad propagationem illorum, qui cultui Divino deputantur, Ordo ad illos guber-

nandos, Ergo fepiem dantur Sacramenta.

Sol. Omnia ista Remedia non sunt sacramentalia, queedam sunt tantum disciplinaria. 2. in 5. Sacramentis controversis decst salvatoris institutio, que sacramentis propriè dictis necessario competit. 3. Sacramentorum remedia omnibus sidelibus conveniunt: sed Clerici & Monachi excluduntur à Matrimonio, Famina ab Ordinibus, & extrema unitio, si tolleret omnium peccatorum reliquias, nihil relinqueret in Purgato-

rio expiandum.

Ob.2. Numerus sacramentorum est ex manero peccatorum & virtutum xstimandus; sed inter peccata, Baptimus valet contra peccatum originale, Panitemia contra aciuale mortale, Unitio extrema contra reliquias peccatorum, confirmatio contra infirmitatem, Eucharistia contra malitiam, Manimonium contra concupiscentiam, ordo contra ignorantiam, ut in censii virtutum, Baptismus respondet sidei, confirmatio spei, Eucharistia charitati, Pernitentia justitia, Unctio extrema sortitudini, ordo prudentia & Matrimonium temperantia, Ergo

Sol. Atqui nullum ex 5 controversis occurrit ambitioni papali, vel sidem promovet ad justificationem. 2. nec vitia & virtutes septenario numero comprehendantur. 3. Nec ordo doctos facit, nec calibatus monachos & sacerdotes esse castos, unde hac omnia sunt gratis dicta. & param congrue congruen-

tie.

Ob. 3. Celebris in sacris est numerum septenarius, præsertim in expiationibus, Exod. 19. ubi septem semper videbis offerri, septem animalia, septem diebus, septem aspergi sanguinem. Naaman septies sustus est lavari ad purgandam septem vid. Aquimin 4. Sent. Dist. 2, q. 1. & 3. parte q. 61. art. 1. & contra gentes, 1. 4. c. 58.

Sel. Addere potuit Bellarminus ex Apocalypti septem tu-N n 2 bas bas, turbarum septem irz divinz phyalas, septem best iz capitaquz zquè hunc septema ium sacramentorum numerum con-

cludunt.

Ob.4. Definitio sacramenti & requistra hisce omnibus competunt, nec pluribus nec paucioribus, ut speciatim ostendere nititur Bellarminus de effect: sacrament: 1.2.c.24. ubi singulare illudde extrema Unition, S. Malachiam suis precibus revocasse faminam quandam ex mortuis, ut eam ante neglestam inungeret; Unde statim convaluit, Ergo extrema saltem hac unstio pro sacramento est admittenda.

Sol. Postular Cardinalis ista, que non possunt probari. 2. Suspecta est de Malachia narratio. 3. & si esse vera, non sta-

biliret feptenarium facramentorum numerum.

Ob. 5. Tot funt facramenta, quot funt novi forderis figilla: sed septem tantùm talia occurrunt, Apoc. 5. 1. nam non alios libras Deus exhibet, aut scriptura aperit, quam S c n 19 T u n #, Greg-dialog. 1. 4. c. 42.

Sol. Ex symbolis nil certi concluditur. 2. Liber iste videtur esse prescientie divine, quem Agnus aperit Eccleise. 2.nec constat Dialogistan illum esse Magnum illum Gogori-

son, sed aliquem magno illo minorem.

Ob.6. Matrimonium (quòd minimè videtur) est sacramentum, qu'a hoc testatur Apostolue, Ephes. 5.32. 2. habet promissur, 1. Tim. 2.15. 3. est remedium contra peccatum, 1. Cor. 7.2.

Sol. Appellat ibidem Apostolus con unctionem Christicum Ecclesia magnum mosterium, non Marrimonium. 2. nec Mosterium & jacramenium idem sonant, nisi mosterium Bestie in er secramenia habeanus, Apoc. 17.7. 3. Matrimonia inter Tuccas etiam, & Ethnicos celebrantur, quibus sacramenia non competunt.

Ob.7. Aftruunt pracise hunc septenarium sacramentorum numerum Scholastici, ad 4 sent. dist. 2. collectum ex antiquistibus, quem confirmarunt concilium Florentinum in instituzione Armenorum, & Tridentinum S.7. sub Anathemate.

Sol. Fx Antquis nil certò colligitur, nec urgent ista

Scholostici ut fidei dogma, sed ve schola receptius placitum, quòd à Magistro sententiarum Petro Lombardo primo receperunt, 4. Sent. 2. quin & fatetur Bellarminus duò tantum poni Sacramenta, ex latere Christi produentia, Gracis sere omnibus, ut magis communia, & magis principalia de effect. Sacram. 1.2.c. 27. 3. Institutio Armenorum post sinitum Concilium Floreminum coepit initium, non ergo illius nititur authoritate. Anathema autem Concilii Tridentini, tum apud ceulatos & Cordatos obtinebit, cum persuaserit Bellarminus sidem christianam, & omnium conciliorum veterum & omnium dogmatum sirmitatem à præsentis Ecclesia authoritate pendere, quod adjicit de essentia. Sacrament. 1.2.c. 25.



QUESTIO. 111.

An Baptismus ad salutem sit absolute necessarius? Aff. Romanenses, Ideog, Infantibus sie Baptismo morientibus, Lymbum puerorum dessinarunt. Orthodoxi verò mitiùs cum illus agunt, qui aliorum culpa, preveniente morte sine proprio contemptu aut neglectu, de facto non baptizantur, unde rigidam non pre-

## mant talem necessitatem, bis nixi fundamentis.

#### 2 V I A.

1. Ul sunt sub fadere gratia possint salutem consequi, modò Sigisti abist ex ipsorum parte contempsus, aut negletius: Sed talis est conditio Infantium (& potest este aliorum) moriensium absq. Baptismo. Gen. 17.7. Ero Deus tuus & semnis tui, vobis est repromissio & filis vestris, Att. 2.39.

2. Qui Santi funt ex Nativitate,ij à salute non excludun-

tur: Sed tales funt fidelium liberi, 1. Cor.7.14.

 Circumcifionis defetiu non damnabat Judzos, aliter per annos 40. non circumcifi Judzi effent Orco addicendi: Sed hoc nullus dixerit, Ergo nec de morismitus ante Bap-

tismon aliter est pronuntiandum.

4. Non magis przecise przecipitur Baptismu, quam Eucharistia perceptio, Niti manducaveritis carnem fili hominia, & biberitis sanguinem, non habebitis vitam în vobis, Jo. 6.53. at censetur Augustinus (durus pater infantum) urgendo infantibus Eucharistiz necessitatem.

5. Non dubitatur de salute Credentis Latronis in Cruce:

Sed illum fuiffe Baprizeum nullus dixerit.

6. Ambrosius non dubitat, Valentinianum salvatum pradicare, licet non Baptizatus obserie, & Baptismon slaminis succurrere infamibus, ubi deest iste sluminis, docer. Aquin. 3. part. q. 68. art. 2. nec negat Bellar. de Baptismo l. 1.c. 6.

7. Baptizanus propriè havines, quia pro filis Dei habentur, non ut incipiant esse filis, alioquin filis infidelium aquè postularentur ad Baptismani ac filis fidelium, & Deus se non alligavit signis, sed nos eatends quatenus possimus illis uti tenemur. Non desettus igitur, sed contemptus Baptismi damnat, praceptum Dei habentes insuper, unde sideles non debent de

n.13

de finis infamibus absq. Baptismo morientibus, contristari, sicut Ethnici, qui sem non habent. 1. Thest. 4-13. Interim tamen illis incumbit id solicitissime agere, ne ob politicas nescio quas Formalitates, negligatur aut deseratur salvatoris Institutum.

# Objiciunt Romanenses.

Ob. 1. N li quis venatus fuerit ex aqua & firitu , non po-

Sol. Non loquitur Ibidem saturar de Battimo, qui trinc temporis non erat infinatur, neq; Nicodem tunc temporis erat conveniens, sed de Regeneratione per firitum, intùs mimam (utaqua corpus extime) purgantem.

2. Eadem est Baptifmi & Circumcifionis ratio : Sed non circumcifus excindendus erat à Dei populo , Gen. 17.14. Ergo

non Battizatas perit neceffario.

Sol. Sic non Baptisatus, ob contemprum proprium aut neglettum damnatur, non ob desectum Baptismi simpliciter, sine sua culpa. 2: Nec addicendi sucrunt moriemes aute octavum diem, pamis infernalibus Infantes Judzeorum, nec inter illos samine. 3. Unde necessima utrobiq; incumbit precepti, non medii.

Ob. 3. Filji irz certò funt damnandi: Sed omnes nascuntur per peccatum originale Iræ filji, Ephes. 2. 3. Ergo omnes sunt condemnandi, quibus non applicatur constitu-

tum à Deo remeditar, quod ett Baptismus.

Sol. Baptismus est unum remedium, non unicum, externum non internum, cujus defetium supplet in Elettir Dei mije i-

Ob. 4. Non indutus veste manieli tenebris exterioribus est ad udicandus. Math. 22.13. Sed vestis ista refere Baptismum: Ergo qui hoc destituuntur, æternum pereunt.

Sol. Ex paratola nil certò tequitur, nili ex scopo. Vestis nupitalis

n.13.

nuptialis defectus notat potius irreverentiam, qua contemptim usus est vocatus ad canam. Baptismum verò negligentium, aut contemnentium, aut irreverente habentium nemo causam dicet.

Ob. 5. Non fignati Domini figillo prorfus pereunt, Ezech 9. 10. & Apoc. 7. Sed Baptimus oft illud Domini figillum,

Ergo qui tor destituuntur, percunt.

Sol. Ex incertis talibus pramifis nil infertur. 2. Sigillum illud ab Angelis imprimendum, Baptifmum effe vel referre,quis fomniaverit?

Ob. 6. In confesso est Baptismum esse necessarium necessitate precepii, Ergo & Medii, quia precepium urget ut medium.

Sol. Urget ut medium, non simpliciter. Sed ubi haberi potest, & illos qui pracepti sunt capaces, non omnes sine discrimine.

Ob. 7. Patres docuerunt, & semper Ecclesia credidit, Infantes perire, si absq: Baptismo ex hac vita recedunt. Angust. Epist. 90. & 92. cum pluribus alius apud Bellar. de Baptismo 1.1.c.4. Ergo non rejiciendum est hoc dogma Catholicum.

Sol. In re non satis discussa id agebant Patres, ut illud vehementiùs urgerent quod excitaret, populum ad Sacramenti reverentiam, & prezcepti strictissimam observationem, quo nos probamus, 2. In excessi verò perstringitur, S. Augustinus, tanquam Durus pater Insantum, qui cum Papa Innocensio & aliù nonnullis istius secculi, eandem predicabant Eucharistia necessitatem, quod hodie apud Romanenses non obtinet.

QYESTIO.



QUESTIO. IV.

### An Pædobaptismus sit probandus? Aff.

#### QVIA.

1. Ircumcifi fuerunt Infantes Judeman, Gen. 17.
At Baptismus successit circumcissioni, ut novi forderis initiatorison sigillum, Coloss. 2.11.12. Ergo ad Infantes pertinet.

2. Mandatum de Baptismo est Universale, Baptizate omnes gentes. Mat. 28.9. Ergo comprehendit sub se In-

fantes.

3. Fædus novum ad illes pertinet, Ergo & fæderis figil-

lum, vobis eft Repromissio & filis vestris, Act. 2.39.

Apostoli Baptizarunt integrat familiat , Act. 16. 15. 33.
 Cor. 1. 16. Atqui in his proculdublo fuerunt nonnulli Infantes , ut in mari rubro & fub nube typice Baptizati fuerunt Infantes Judeorum cum adultie, 1. Cor. 10.2.

5. Christus ad se invitat Infantes, & iptis benedicit, Mat. 19. 14. 15. Ergo Baptimi funt capaces aque ac Benedicii-

nis, cum in utrifq; se habeant tantum passive.

6. Æquè capaces sunt Infantes bereditatis spiritualis ac temporaria: Sed hareditas temporaria ipsis jure confertur, ubi tantòm se habent passivè, ut Paulus natus Civis Romanus, Act. 22.28. & aque capaces sunt gratia ac percati originalis, Ergo nil obstat quo minòs ad Bapti mun Infantes jus habeant, ut isto Sacramento Ecclesia incorporation, & Deo conservius.

7. Constans est traditio Catholica Ecclesia, cujus origo non ab alio fonte duci potest, qu'am à praxi Apostolica, Orig. in Rom. c. 6. August. de peccatorum meritis, l. 1. c. 16. vid. Pamel. in Cypr. Epist. 59. Ergo nullo modo insuper habenda.

Contra Pædobaptismum pugnant Transylvani Ministri argumentis 36. apud Bellarm. de Baptismo l. 1. c. 9. quorum hæc videntur præcipua.

Ob. 1. Padobaptifmi non extat praceptum, aut exem-

Sol. Non extat quidem Sonnie et m'pinne, totidem verbis, sed inde illum deduxit Auronlines continuata Ecclesia maxis.

Ob. 2. Baptizandi sunt prius instituendi, Mat. 28. 19. quod prastari non potest infamibus, Ergo Infames sunt Bap-

tilmi incapaces.

Sol. Loquitur Salvator de gentibus ab Apostolis convertendir, quorum Adulti priùs erant instituendi, quam Baptizandi, non de Infantibus Christianorum conversorum, qui priùs Baptizandi sunt, ut instituamur.

Ob. 3. Qui non credit non est Baptizandar, ut fignificat Philippus Eunucho, Act. 8. 37. Sed Infantes non habent fidem,

ideoq; non credum, Ergo non funt Baptizandi.

Sol. Baptizantus Infantes, ut credum, non quia acin credum, nam habent fidem faderis, licet non fidem faderatorum. In adultis requiritur fides acinalis ut admittantur in fidelium

catum,

catum, Infantibus sufficit, ii sinc sidelium liberi, à quibus ab Infantia Deo dicanur.

Ob. 4. Paninemiam agite & Baptizeur unufquifq; veft-rum, Act. 2.38.

Sol. Alloquitur Apostolus adultos, non Infantes.

Ob. 5. Baptismus est stipulatio bonz conscientiz. 1. Pet. 3.21. At base przstare non postunt Infames, Ergo Baptismus illis non competat.

Sol. Stipulatio ifia non est iple Baptismu, sed iplius effeau, qui præstatur à side-jussoribu, donce adultus infans si-

dem ipsorum liberet.

Ob. 6. Omnes Infantes funt Electi vel Reprobi: Electi Bapeilmo non indigent, Reprobis Bapeilmo nil prodeft, Ergo nulli funt Bapeizandi.

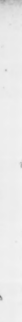
Sol. Prædestinatio Divina nobie occulta, non est actionum

noftrarum norma, fed voluntas in verbo revelata.

Ob. 7. Ubi nil definitur ex pracepto, exemplaria in agendis proposita ab Ecclesia sunt sequenda: Sedde tempore suscipiendi Baptismon nil definitur, Ergo optimum exemplar est tenendum, quod est Salvatoris, qui ad Annum usq; 30 um. Baptismon distulit.

Sol. Exemplar illud oftendit, quid à Salvatore factum in Inauguratione ad Ministeriu m, non quid à nobis faciendum, ut nosmetipses & nostres ipsius obsequio consecremus. 2. Quod rempus ipsius Circumeissonis in Infantia poetus respieit.

SV ASTIO.



# 35335555555**7878**

QUESTIO. V.

# An detur Transubstantiatio? Neg.

Chorm: Chorm: 10-16 641-11-27 9 VIA.

Ici præsupponit esse, Ergo non vera esset ista propositio, Hoc ess corpus meum, nisi esset corpus priusquam diceretur esse corpus. Ergo non transubstantiatur panis per verba ista ( ut loquuntur) consecratorio.

2. Dicit Sacerdos, non hoc est corpus Christi, sed hoc est corpus meum, Ergo si per verba ista sieret transubstantiatio (ut. assirmat consecrator) transubstantiaretur panis in corpus Sa-

cerdotis non in Christi corpus.

3. Si ex verbie fieret talis transubstantiatio, tumdicendum erat, corpue qued vobie datur ex pane factium, non quod pro vobie datur (id est) offeretur crastino die in altare crucie pro pecca-

tis vestris & totius mundi.

4. Non transubstantiavit Christus in institutione, nec potest Sacerdos in consecratione. Non prius, quia tum transubstantiaretur panis in corpus Christi, vel integrum, aut fracium, non integrum, quia tale.non pro nobis datum, non fracium, quia in corne institutione corpus erat integrum postridie frangendum: Non posterius, quia tum Sacerdos translubstantiaret panem in corpus Christi passibile vel gloriosum, non prius, quia tale corpus Christus jam non habet. Nongloriosum, quia tale corpus non pro nobis datum.

5. Data Transubstantiatione, ponitur corpus idem numero esse in diversis locis simul, quod implicat: quia tum idem corpus eodem prorsus respectiu diceretur esse hic & nune, & non

bic

hic & num, limitatum, & non limitatum, finitum & infinitum, fed tolle spatta corporibus (înquit Augustinus) & isla non erunt. Et de corpore Christi glorioso pronuntiat Apostolus, quod oportet illud calos capere, usq; ad tempora restitutionia omnium, Act. 3.21.

6. Fides utcunq, apprehendit plurima supra sensum, contra sensum nil determinat: Sed sensum gustat, vides, tengit panem post consecrationem, Ergo nulla credenda est talis

transubftantiatio.

7. Nihil mutari potest in aliquod individuum actu praexistens, ut Lothi uxor non potuit mutari in statuam praexistentem sed similem: At corpus Christi praexistit, Ergo implicat ut fieret idem numero corpus ex pane, quia tunc esses prinsquam es \_ set (hoc est) esset quando non esses.

Takes intellige de five guomado atias efecut patros pringos

# Objectiones:

Ob.1. A Serit falvator panem esse corpus, hoc est corpus meum, Mat. 26. Sed hoc verum esse non potest nisi panis mutetur in corpus, Ergo datur transubstamiatio. propositio vera pronuntiat uti res est, Christus dicit esse cor-

pus fuum, Ergo eft.

Sol. Dicit, Horest corpus meum, non dicit hic panis transubstantiatm in corpus meum. 2. unde necesse est, ut it tropica loquatio. sicut illa, Ego sum panis, Jo. 6. 48.50.51. Unde Augustinus, non dubitavit Christus corpus dicere, cum dedit signum l corporis sui, de Doctrina Christ. 1.3. c. 16. Unde prædicatio hæc potest dici. 1. Metonymica, ratione permutationis signi & signati. 2. vel Metaphorica ratione similatudinis, aut. 3. Synecdochica, quatenus ex sumptis signis signatum exhibetur.

Ob.2. Ut Caro Christi est cibus, lic panse est corpus: fed caro est verè cibus, Jo.6.55. Ergo panis est verè corpus, quod si-

eri non potest abig, transubstantiatione.

Sol. Caro eft cibus spiritualis non corporalis & verba que vo-

how the good of the in flower of the south in south in south in south in the south

bis loquor, spiritus sunt & vita sunt, Jo. 6.63. & sic panis habe-

Ob.3. Quod pro discipulis erat traditum, erat verum corpus, sed talis erat frastus panis, Luc. 22. 19. fregit panem & de-

dit. & de pane fracio & dato dicit, Hor eft corpus meson.

Sol. Talis erat non per muationem substantia, sed usus. 2. dicit esse corpus non per panis Metamorphosin, sed per institutionem, ut qui antea erat vulgaris, sieret corporis traditi Memoriale, & beneficiorum sinde emanantium sigillum.

Ob.4. Tale erat co pus quale erat vinum, sed vinnm erat sarguir essus, ut notat Participium in zivo dior ad of manero, hoc est, ad vinum in calice relatum, quod appellatur sanguir,

Luc.22 20.

Sol. Refertur Participium ad alua sanguinem, non ad vinum, usitato Hebraismo, ut sit sensus, Hic est calix, hoc est consinens pro contento Metonymice (quod coguntur hic Adversarii fateri) nempe vinum, obsignans sadus N. T. in sanguine

meo, qui fanguis pro vobis effundetur.

Ob.5. Tropus non est hic in subjetto, quod propriè est panis, nec in copula, quz proprie rem designat ut se habet, nec in stadicato, quo & proprie denotatur Christi corpus, in tota autem oratione schema potius designes, quam tropum, qui est unius dictionis, Ergo propriè verba sunt accipienda, & tunc verissicari non possunt abse; transubstantiatione.

Sol. Tropus aliquando lateat in phrasi, & totius sententiz habitudine, hic apertius se exerat in predicato, ubi signum signati titulo, propter certitudinem rei Metonymice insignitur.

Ob.6. Propolitiones practice non supponum, sed facium illud, quod offerunt, ut cum dicitur siat lux, dicendo illud sit, quod affirmatur sieri: sed talia sunt verba servatoris, non pradicandi sed siendi, Ergo per illa sit, quod dicitur, quod sieri non potest absq; transubstantiatione.

Sol. Non agitur hic de praxi chymica, aut Physica, sed Myftica & morali, nec oftenditur hic, quò transiem elementa per substantiz mutationem, sed cui usui inservirem per Domini in-

Stitutionem & (antionem.

Ob.7.

Ob.7. Agnoscitur presentia realis, Ergo & corporalis, quia de præsentia Deitatis nos controvertitur, sed tantum de bumana natura, quæ præsens non potest esse nisi corporaliter.

Sol. Christus potest esse przens sacramente, ut pars signata, quod agnoscitur. 2. vel digne recipientibus per sidem reprasentative, objective, vel essective, neq: hic disensus. 3. vel signis, ut sub illis lateat, vel ut illa in illius corpus transfeant, hoc contra consubstantiatores & transubstantiatores prorsus negatur.

### 喻:資南南南南南南南南南南南南南南南

QUEST. VI.

### An Mißæ Sacrificium sit Idololatricum? Ast.

QVIA.

Ltare Metonymicum pro Christo substituere, atq; inde consicto relationis sophismate Sacerdotium & sacrificium aftruere, est sigmentum blasphemum & Idololatricum: sed hoc faciunt Romanenses in Missa, ut constat ex interpretatione Textus, Heb.

13.10.à Bellarmino, Aquinate aliifq; exhibita.

2. Institutionem salvatoris, & Apostolorum praxin pervertit, subvertit, & in prodigiosum Idolum convertit: Christus enim in cænæ institutione non astat Altari, sed accumbit mense. 2. nec seissum sacrificat, sed panem & vinum sanctificat.
3. non ut Patri offerat, sed ut Discipulis distribueret, idq; ut acciperent, ederent, & biberent, non ut adorarent, circumgestarent, immolarent. Nec Apostoli aliud tradiderunt, quam illud quod à Domino acceperunt, 1. Cor. 11.23.

3. Christus unica oblatione in Cruce consummavit in perpe-

I wit NI

tuim cos qui sanctificantur, Heb. 10.14. 2. per etermon Saccerdotium non admittens succession, Heb. 7.24. 3. nec repetitionem, quz argocret oblationis istius imperfectionem, ibid. 9. 25. Ubi autem est remissio peccatorum, ibi non est amplius oblatio, præsertim expiatoria pro peccatis, ib. 10. 18. Ergo aliud obtrudere sacrificium (ut sit in Missa) est prorsus Idololarieum.

4. Cona Domini ab ipso instituta est Sacramentum, Ergo non potest esse sacrificium. Sacramentum enim datur à Deo, & à nobis accipitur, sacrificium accipitur à Deo, & à nobis datur. Unde terminus à quo in sacramento est Deus, adquem, Homo: in sacrificio terminus à quo est Homo, ad quem Deus, quantum igitur distat Oriens ab occidente, tantum disterminatur sacramentum à Christo institutum, à sacrificio Missa à Papicolis subintroducto.

5. Sacrificium expiatorium requirit sanguinis effusionem, aliter non fieret peccatorum remissio, Heb. 9. 22. Unde illud Offer filium in holocaustum, notat interfice, Gen. 22.2. Ergo si offeratur Chrisius in Missa, necesse est ut toties à Sacerdote

interficeretur, quod cogitatu est tremendum.

6. Paures sacrificium tantum Symbolicum ratione commemorationis reprasentationis & applicationis sacrificii, semel în cruce peracti agnoscunt, vel Eucharisticum pro tam immenso accepto Beneficio, vel Eleemosinas tunc collatas, sacrificii honestabant titulo: Non Hyposiaticum, quo Christus ex pane confectus, pro vivis & mortuis Patri offeratur, sic scholastici. Magister, in Sacramento recordatio sit illius sacrificii, quod factum est semel, 4. Sent. D. 12. Aquinas, per hoc sacramentum participes facti sumus Dominica passionis, 3. part. q. 83. art. 1.

7. Sacrificium statuit visibile, ubi hostia non videtur. 2. Suoriar ponit absq: Sunry senguinem sundentem incruento modo. 3. Idem statuitur cum Crucis sacrificio, ubi nec eadem astio, nec passo, sed diverse sunt Circumstantiæ loci & temporis. 4. Sacerdos creas Creasurem translubstantiatione, & 5. mediat Patri pro Mediatore, ut acceptum habeat corpus Filis, sicut sacrificia Abelis, & Abrahami, quæ deliria potius sunt I-dolelatrica & blasshema, quàm sobria & seria christianismi plaeia.

Objectiones

# Objectiones.

Ob. A Ntitypus debet respondere 1910: At Melchisedee typus Christis facrificavit panem & vinum, Gen. 14.18, Ergo Christus facrificavit seipsum in cana; sub specicous panis & vini, & per consequens Missaici tenentur secundum illum 1910m, in Evangelio Christum Patri sacrificare.

Sol. Historia satis indicat adductum suisse panem & vinum à Melchisedec, non ad sacrificandum, sed ad Abrahami milites resiciendos, ut recte exponunt locum (præter Josephum) è Pontificüs Cajetanuu, Andradius, '& Vatablue. 2. Christus sacrificando sei spum, prævenit & exclusit succedanei sacrificuli operam. 3. nec in pane & viro instituit sacrificium, sed sacramentum, istius sacrificii semel peripsum oblati commemorativum applicativum & obsessivum.

Ob.2. Agnus Paschalis typus erat Christi pro nobis immolati, Exod. 12. 1. Cor. 5.7. Sed agnus iste erat vere & pro-

priè factificium.

Sol. Sic & Christus erat verè & proprie sacrificium in cruce oblatum, quod commemoratur, cum gratiarum actione in Eucharistia, non reiterandum in Missa per sacrificulum, Fi-

lium ex pane confectum Patri elevantem.

Ob.3. Prædictum fuit Missa sacissicism à Malachia, 1. 11. in omni loco sacrificetur & offeratur nomini meo oblatio munda. 2. & adumbratum in victima sapientiz, ubi missee vinum & ponit mensam, Prov. 9. 2. 3. & in Altari apud Ægyptios erigendo, Isai. 19. 29. quod facrificium juge per Antichristum auferatur, Ergo Antichristiani sunt, qui illud impugnant

Sol. Sacrificia sunt vel. 1. laudis, quo referuntur preces, Elemosyne, peccatorum conversiones ad Deum, que prædicuntur & adumbrantur in locis allatis, vel sacrificia. 2. si audis

qualia in Miffa,ut Antichriftiana deteftamur.

06.4.

Ob.4. Probatur Miffa ex confensu Patrum 318, & Con-

ciligrum, Ergo non eft à filis fuffaminanda.

Sol. Sed non co sensu, quo urgetur à Papicolis. Illis enim Missa est vel. 1. Liturgia. 2. vel dimisso catechumenorum. 3. vel misso Electros parame, aut oblationes ad sacra peragenda. Sacramento vero, ut reverentiam concilient, frequenter de eo loquuntur. 1. Hyperbolité. 2. semper serè, smbolité, aut tropicé. 3. de sacrificis illorum sensum exprimit Augustinus, caro & sanguis Christi ante advention, per victimas similitudinum promittebatur, in passione, per ipsam veritatem reddebatur, post ascensom, per sacramentum memoria celebratur, contra Faustum Manicharum. 20.0.21.

Ob.5. Quod Christus fecit in cana, & Discipulis przcepit faciendum, illud à successorite est continuandum: sed
Christus seipsum in coma servisicavit, quod indicant verba de
corpore ipsus in przsenti, Traditus, Frangitus, Funditus, & pro
vobis datus in sacrificium Deo, non vobis datus tanquam
Sacramentum: & Apostolis przcepit, Hoc facite, id est, quemadmodum Ego seci, me ex pane & vino consectum ita sacrificate, Ergo me facite per transubstantiationem, & Patri socissione, & hac est adorato illa, quez przedicitus, Jo. 4.23. sabivis ad-

oratunt omnes firitu,& veritate.

Sol. Christus seipsom iu coma non sacrificavit, sic enim seipsom occidisse, sed sacramentom instituit, quo sacrificiom postridie in cruce per agendion commemoraretur & applicaretur. 2. Neq; hac verba, Hos sacrie, jubent Apostolos, ut ipsum sacrificarent, sed ut sacramentom issus facrificii in ipsus memoriam celebrarent. 3. Unde verba, pro vobio datur non vebio, denotant sacrificium à Christo dandion, posito presenti pro suiva hebraismo familiari; Edite Bibite, officium ab illis sacramentaliter prastandum, idq; mystice in spiritu & veritate, non Missatice panem deisicando & offerendo.

Ob.6. Apostoli Missam celebrabant, erant Aurayirns, Act. 13.2. hoc est, missam celebrantes, & mensa Domini conferur cum mensa Damoniorum, & Eucharistia cum Gentilium sacrificia qua firitualia non erant, sed Corporalia.

Sel.

Sol. Atraparne reddit Chrysoftomus angirlorne, Syrus & Arabs acrod Surres. Predicantes, Orantes non Missificantes. Sic enim civilis Magistratus, qui dicitur actrapse estet Surrificulus.

2. confertur mensa Domini vel Eucharistia, cum Gentium mensis & Sacrificiis, ad ostendendum discrimen, non ad astruendam Similiudinem.

Ob. 7. Omnis Religio externum aliqued habet Sacrificium, & hoc nili fit Christin in Milla, erravit per aliquot fe-

cula Chrifti Ecclefia.

Sol. Error non erat hic Ecclesia, sed Idololarrica factionis papalis. 2. Christianz Religioni sufficie Sacrificiam Christi semel oblasam. Beneficentia etiam & Communionis nolite oblivisci, talibus enim bostiis promeretur Dens. Heb. 13.16.



QV EST10. VI.

# An Matrimonium Legitimum sit dissolubile quoad vinculum? Neg.

### QVIA.

1. U O D Deus conjuncii, homo non jeparet, Mat.
19.6. At Deus in principio Matrimonium inflituit, ut essent (non due) sed una Care, Ergo vinculum est insolubile.

Arctiùs adhæreseendum est voori quamparentibus; ib.
 5. Sed nulla parenton culpa eximit liberos à filiali obedientia, ex mandeto ipsis debita , Ergo nulla culpa Conjugum dissolvie vinaulum Matrimoniale.

3. Marchatur juxta Christun, qui dimissam vel propter Fornicationem ducit. Mar. 10. 11. Luc. 16. 18. Ergo tacta P p 2 dimissione

XUM

dimissione propter Fornicationem, manet cum priori marito contractum vinculum.

4. Uxor viro alligata est, quàm diu vir vivit, nec nisi per meriem à viro liberatur, Rom. 7. 2.3. Ergo vinculum conju-

gii non eft folubile.

5. Apostolus jubet uxorem quacung; de causa, à viro seperatam, innustam manere, ut locus pateat reconciliationi, fortasse ex utraq; parte peccantium, 1. Cor. 7. 11. ubi à reconciliatio non iteratur Marimonium, Ergo vinculum semel contratium, non erat antea solumon.

6. Si vinculum folvat Adulterium, tum à reis quovis modo ex hac parte peccontibus, liberi postèa geniti, habeantur spuii, & congressus viri cum Mecha uxore (ipsoinscio) sit Adulterium. Sed durus hic esset innocentibus sermo.

7. Spondent Conjuges irrevocabilem in contractione. Nupriali, coram Ecclesia, Constantiam, & munuam tolerantiam live bene se gerant, sive male, vsq.; ad vitz serminum, ut patet in forma solemnizandi Matrimonium. Anglicana, Ergo sadus hoc nulla humana Dispensatione, aut partium conditione, aut selere est rescindendum. Quod & desendunt Panes, pracripue Augustimus in libroide Bono Conjugali, & de Conjugiis Adulterinis.

## Objectiones.

Ob. 1. S Alvator flatuit Fornicationem, Conjugium dieimere, Mat. 5.32. & 19.9.

Sol. Nil statuunt isti sexus de vinculi solutione, sed de seperatione à mensa & thoso, per legitimam dimissionem.

Ob. 2. Loquitur Salvator de diverții lege Mofaica à Mofe institutii : At ista non alia fuerunt, niti divertia quoad vinculum.

Sol. Diffensationem seu indulgemiam potius, illam esse asserit Salvator, quam legem, permissam illis ob istius gentis enancensation. Math. 19.8. 2. Levita recipit unorem fornica-

riam:

riam, non reiteratis moriu, Iudicum 19.3. quod & Deps pollicetur se facturum fornicanti Ifraeli, li pententiam agli rent.

Ob. 3. Apostolus jubet uxorem imprim manere, que rejecta fuit sine cansa: Ergo interveniente cansa justa, pars

innocens potest ad aliud Conjugium transire.

Sol. Expectanda potius est reconciliationis appromisa, que si plane abscissa sit per alterius partis monis, prastacia-libatum colere, quam sidem datam & institutum Divinio violare.

Ob. 4. In voluntaria & obstinața desertione Frater vel Soror non est libitedus. 1. Cor. 7. 15. Ergo vinculum solvitur.

Sol. Non est subjectim, ut discedentem revocet ant sequente, sed inde non absolvitur a vinculo Marimoniali, ut vivente conjuge, qui deseruit, ad alias transsae nuprias, ut fecit Galeatim Caracciolm.

Ob. 5. Melius est nubere, quam uri, 1. Cor. 7. 9. cuius libertatis privilegio, durum videtur partem innocentem pri-

vari.

Sol. Idem eveniat per morbum, aut mutilationem, aut multis aliis impedimentie, ut Conjugium fruttu destituatur, quod tamen ferendum, ut judicium pro peccatis inslictum, non sanandum illicitis mediis.

Ob. 6. Divortium non esset alicujus usus is vinculum Matrimoniale non solveret, & parti innocenti remedium per ali-

as nuptias non relinqueret.

Sol. Insmo ita seperat Conjuges, ut se invicem infinita periculis non impetant, & panitentiz & reconciliationi from & locum relinquit. Sic David recepit Michal ab alio viniatam.

Ob. 7 Si vinculum sit insolubile, Ergo liberi suscepti ex aliis nuptiis contractie, superstite repulian conjuge, sunt illegi-

timi.

Sol. Conceditur, si constet primas nupriss, omni ex parte fuisse legitimas.

PP3

CAP.



# CAP. SEPTIMUM.

# DE NOVISSIMIS.

ERBUM & Sacramenta fide vivifica percepta, et U so excipiunt ut fructus salutares Bona Opera, & alia Media, quibus in possessionem promissa, & empez haredisatis immittimur.

#### Hic guzritur.

- 1. Bona Renatorion opera fret Salutio aterna meritoria?
- 2. Prater Papam, ante ultimum Christi adventum expeliandue fit aliw Antichristu?
- 3. Funera for Nationalis auto finem mundi Judeo-
- 4. Chriftut hic in terrir anne virimum judicium fet cum Martyribus excitatis, per mille annos regneturus?
- 5. Anime Mortuorien annihilentur, ein dorminat ante ultimam Resurredionem?
- 6. Postibilio si ejustem numero corporio post mortem Resurrectio?
- 7. Mundue hic visibilie per ultimam conflagrationem sit annihilandue? QVEST.

An.

2V.ESTIO. 1.

# An bona Renatorum opera sint salutiu æternæ meritoria? Neg.

QFIA.

1. ON funt condigne Possiones hujus temporis, "ad futuram gloriam, quæ revelabitur in mbis, Rom. 8.18. ubi igitur Merinan de condigno?

2. Cum feceritis, omnia que precepta funt vobis, dicite, Servi instiles fumus, quod debaiman facere, fecimas: Ergo quicquid facimus ex debito eft, non ex merito, Luc. 17.10.

3. In multis omnes offendimus, Jac. 3, 2. Si dixerimus quonium peccatum non babemus, ipli nos fedecimus, & verius non est in nobie, 1. Jo. 1.8. & Paulus conversus exclamat, infalix ego bomo, quis me liberabit à corpore mortis hujus, Rom. 7. 24. apped tales autèm sic affestos non potest esse locus meriti.

4. Nemo potest ex justitia mercedem ab alio petere, nisi reddat illi omnis, qux ipsi propria sunt, & prature aliquid addat ex suo indebitum, quo gratificet illi à quo mercedem expectar. Sed conditio Creature sic obligare non potest Creaturem & Redempturem; Ergo meritum quodvis hic prorsus excluditur. Quis prior dedit Domino, & retribuetur ei, quoniam ex 1960 & per ipsum & in ipso suntomnia, ipsi gloria in secula Amen. Rom. 11.35.36.

5. Gratiá Salvati chis per fidem, & hoc non eftex volis, Dei enim dumm eff, non ex operibus, ne quis glorietur, Ephel. 2. 8. Ergo vitàm atternam nemo potest mereri.

6. Jesus Christus factus est nobis sapientia à Deo, & Justi-

ficatio.

ficatio, & Santificatio, & Redemptio, ut quemadmodum scriptum est, Quigleriater in Domino glorieur. 1. Cor. 1. 30.31. quare contendendum est, ut inveniamur in Christo non habemes propriam justitiam, quæ ex lege est, sed illam quæ ex sed est Christi, quæ ex Deo est Justitia in side, Phil. 3.9. Ergo in Christo constituti, non merentur per justitiam, quæ est ex legis observatione; Sed consequentur salmem, per Justitiam quæ est ex side in Christum.

7. Deus coronat Dona sua, non merita tua. Ang. in Ps. 70.
2. merita mea miseratio Domini, Bernard in Cant. Serm.
16. 3. propter incertitudinem proprie Justine, & periculum inanu glorie, Tutissimum est siduciam totam in Dei Misericoidia, & benignitate referre. Bellarm. de Justis. 1. 5. c. 7. Sed Christianorum est segui illud quod est tutissimum: Ergo se-

quenda eft ifta Semenia, qua excludit meritum.

### Objectiones.

Ob. 1. P Romeretur Deus hoftis Beneficentiz & Communicationis, Heb. 13. 16. Ergo opera funt meritoria.

Sol. 'Evapren') non fignificat promereri , fed delettari , &

grata habere. Sic Interlinearis, Beneplacet fibi Dem.

Ob. 2. Qui non inquinarant vestimenta, 4mbulabint cum Agno in Vestimentie albie , in alien sins, quia digni funt, Er-

go meremur ex condigno. Apoc.3.4.

Sol. Digni funt ex dignatione divina, non ex operum dignitate, ratione veftir albe, nempe Juftitie Christi, qua sunt induti, Gal. 3.27. non inherente Sanctitate, que in hac vita est imperfecta.

Ob. 3. Merces & Meritum funt Relata se invicem ponentia: Sed vita æterna est merces, Mat. 5. 12. quæ confertur secundum projectionem præcedentis operir, Mat. 16.27. Rom.

2.6.

Sol. Merces & Merium funt relata inter nos & alies, quibus nihil debemus, non inter hominem & Deum, cui plus debemus quam possumus præstare. 2. unde remunerat Deus secundion opera, non propier opera, ex patio sus gratioso, non ex satio nostro meritorio. 3. Quod merces dicatur, quia confertur postopus peratium, ut laboris pramium, non operis pretium.

Ob.4. Bona opera sunt cause vite eterne, Possidete, quia Esurienti dedistis mihi manducare, &c. Mat. 25. 35. 26, Quia causam ingerit. 2. Venientes de tribulatione stabunt ante thronor ha fin proper ba, Apoc. 7. 15. Ergo ex merite

ista consequentur.

Sol. Particulz iftz non funt semper Causales, sed consequining, que medium Quo, non meritum ob Quod mercedem consequimur, indicant. Sic regnum recipiunt Elesti ex gratia iplius ab aterno praparatum, non in tempore mercatum, quia à Patre Benedisti, non digni alias tali pramio facti, & quia lavarunt solas & dealbaverunt in sanguine Agni, hoc est, unico Christi Sacrificio sint pungati, 1. Jo. 1.7. non proprio operum Sasom, aut Purgaturio Pontificio digni redditi.

Ob. 5. Reposita est mihi Corona Justitie, quam reddit mihi Dominus in illo die justus Judex, 2. Tim. 4.8. Ergo ex justitie, non ex gratia tantum & patta, debetur merces, &

proinde ex merite.

Sol. Vita zterna dicitur Corona justitia, que datur a Christo (in sine cursus ut Corona Vincentibus) justificatis, & Santissicatis, quibus erat promissa, non propter operum su-orum dignitatem, sed Christissassismem, cujus sidem servavit Apostolus. 2. ostendunt tales textus non propter quid salutem consequimur, sed quales coronantur, nec ingerunt meritum, propter qued datur vita eterna, sed indicant per quod eò est perveniendum.

Ob. 6. Deusnon est acceptor personarum, Act. 10.34. Rom. 2.11. Gal. 2.6. & Injustus essec si oblivisceretur operis vestri & dilellionic, quam ostendistis in nomine ipsius, qui ministra-

ftis Santiis & minifratie, Heb. 6.10.

Sol. Acceptio personarum non habet locum în gratuite, sed debitir. Deus autem nulli est debitor, Rom-11. 35. Itaq; miseretur Deus cujus vult, Rom. 9.18. cui licet de su sic disponere, ut primi sint ultimi, & ultimi primi, Mat. 20-15. 16. 2. Non obliviscitur Ergo Benefactorum, ex sua gratia, non ob ipsorum dignitatem.

Ol.7. Divertitas gloriæ confertur santia resurgentibus pro ratione operum, è quibus alii sulgebum ut sirmamenum, alii ut stella, Dan 12.3. & stella à stella differt gloria, 1. Cor. 15.41. Sed hoc sieri non potest, nisi propter operum diversam dig-

nitatem, Ergo intervenit meritum.

Sol. Nil babent fancti, quod non acceperunt, 'non ex operum dignitate, sed conferentis gratia, 2. Quorum opera inter se collata obtineant præemineniam, sed ad Deum & Legem relata, sic subsidunt intra meritim, ut dannationem; non effugiant.



QUAST. II.

An præter Papam ante ultimum.
Christi adventum, expectandus sit
alius Antichristus? Neg.

QUIA.

Recipua Anishristi nota videtur este, sedere in templo Dei tanquam Deus, & esterre seipson supra omne quod dicitur Deus, 2. Thes. 2.4. hoc est, keges vel Magistratus, de quibus habetur, dixi quod Dii estis, Ps. 82.6. Sed hanc estamidem usurpat tancum Papa, Ergo successori alicui hanc palmam preripuit.

2. Qui

2. Qui Demoniarum introduxit Dolleinam, de colondis Idelii, de inhibendis conjugiis, & cibis interdicondis, 1. Tim. 4.1.3. Is prz exteris est habendus Antichristus: Sed hoc facit Pontifex Romanus.

3. Qui post tot inflictas plagas, propugnat cultum Imaginum. 2. Regicidia. 3. Veneficia. 4. publica Jupanaria, non expectet Bestiam illo tetriorem, Apac. 9. 20. 21. Sed ista sieri & probari sub papatu nimis est compertum. Unde ex ungue leanen.

4. Qui lucrum capeat ex mortuorum animabru, estipse Antichristus, Apoc. 13.13. Sed hu'usimodi merces inveniuntur tantum in papanie sarcinie. Ergo liberet se, ut potest ab Antichristus

tichrifti categoria.

5. Qui venit cum fignis & prodigiu mendacibus, ad superfittiones suas stabiliendas, is est Antichristus, 2. The s. 2.9. Apre. 13.13. At cum venit Popistiem Antichristus, num majora faciet miracula? Miracula autem inter notas Ecclesiz papalis numerantur à Bellarmino, de Eccles. 1.4.c. 14.

6. Qui ulurpat Dei titules & negat Jesum esse Christian usurpando ipsius titules & triplex officium, non potest habere aliquem ipso Antichristicoteros, sed hoc facit Papa. vid Vost.

Antibell.pag.72.

7. Antichristus non alibi, quam Rome est expectandus, Apoc. 17.10. Sed ista est sedes Papalis: Ergo aut Papa is erit, aut aliquis ipsi Successor, Atheir, Magis, Sodomitis, Regicidis, ty-namis omnibus istius sedis monstris præcedentibus immanias, quod vix expectandum.

# Objectiones.

Ot. 1. A Neicheiftens erit fingularia persona, quod indicant tituli. 1. 1 de Spome me dupolar 2. 1 des pure 2. Thes. 2. Sed solie non ett Papa.

Sel. Stetm eft in que unus homo obeinet supremation. . .

Qq 2

06.2.

Ob.2. Antichristus venturus est post desolationem Romani Imperii, ut colligitur ex 2. Thes. 2. Sed illud imperium non est adhuc desolatum, sed præeipue à Papa sustentatur.

Sol. Occupat Pontifex Roma fedem Imperialem, nec Germanorum fe subjicit Imperatori, sed potius illum subjettum

habet.

Ob.3. Contra Antichristum venturi sunt Hench & Eliss, qui adhuc in vivis sunt, & destinati ad opponendum Antichristum in propriis personis. Sed isti non adhuc contra Papame comparuerunt, Ergo,

Sol. Infomnia funt ifta de duobus reftibus, vel controverfa, ex

quibus nil certicolligitur.

Ob. 4. Ante Antichristi adventum prædicabitur Evangelium in orbe universo, Mat. 24. Acqui boc adhuc non est factum.

Sol. Exivit sonus Apostolorum in omnem terram, tam Judemum quam Gentium, juxta Christi promission, futuri estis testes

mihi usq; ad extremitatem terre, Mat. 16. Act. 1.

\* Ob.5. Omnis firitus qui confitetur Jesum venisse in conne ex Deo cit. & omnis spiritus qui solvin Jesum ex Deo non est. & hic est Anichristus, 1. To.4.2. Sed Papa profitetur Jesum venisse in carne. & persequitur omnes qui Jesum solvunt, Ergo non potest esse Anichristus.

Sol. Ore Christum profitetur, re negat, & solvit usurpando triplex ipitus officion sub nomine Vicarii, ac si Christus esset ron-residens) & quotidie ipitum ex pane consectum in Misse

crucifigendo.

Ob.6. Antichristus erit Judeiu ex tribu Dan, sedens Jeujolymis in templo Solomonis, à Judeis pro Messa recipiendus, qui regnabit annis tantum mibus cum dimidio: Sed ista Papa nequaquam competant, Ergo non potest esse Amichristus.

Sol. Antichristus iste Judeus est adornata ab Apocryphis fabula, ad oculos simplicium avertendos à Romanensium phalecis. 2. Tres autem isti Anni & dimidium non ad literam, sed mystice sunt accipienda, ex quibus nil certi concludatur.

Ob.7 Antichristum Salvator in secundo adventu abole-

bit

bit spiritu oris infine, quod in fine mundi est expettandson: Sed Papa per aliquot secula obtinuit domination, Ergo non po-

teft effe Anti-Chriftus.

Sol. Et firituris Christi, hoc est, pur Evangel ji pradicatione gradatim Papatus conscitur. Quamdin autem iit adhue duraturus, & post iptius excidium, quam prope sit mundi finis dicant illi, qui non revelata solent pradicare. Consule de Anti-christo. Lect. nostram 1 12m.



QUASTIO. III.

#### An futura sit Nationalis Judgeorum ante finem Mundi vocatio? Aff.

QV 14.

1. I OC diserte asseritur, ut Misterium non reticendum, quod post innodustam plenitudinem Gentium totus Ijrael servabitur, Rom.

2. Hoc prædixit Isais, cap.27.8. & 59.20. ut illum exponit Apoffolus, Rom. 11.26.27. Huc spectat & iste plantius,

cum offexerint eum quem crucifixerunt, Zach. 12.10.

3. Signatz funt ipsorum ribus ad talem vocationem, Apoc. 7.5. ubi distinguuntur à signatus Gentibus, & populis & linguis V. 9.

4. Dona Dei funt durantantani non permanserint in infidelitate potens est Deue rursus inferre, Rom. 11. 23. re-

vocabit propter Patres, Ib. 29.

5. Manent impermixui Judei inter tot distractiones, nec si-

nunt se avelli à Dollrina semel ipsis à Deo tradira ; quod ar umento est velamen tandem illorum cordibus per inanitam Dei misericordiam iri detractam.

6. Obstare videtur ipsorum Conversioni przeipue Romanz Ecclesiz Idololatria, quz cum regno Bestie tandem

di Tipabitur.

7. Afterunt hoc inter Patres, Origines, Chrysoftomus, Ambrofius, Hieronymus, & è recentioribus quam plurimi, qui aliàs inter se in nimiùm multis digladiantur.

#### Objectiones.

Ob. 1. CII M venerit Filiu bominie, num fidem inveniet in terra? Luc. 18. 8. Ergo accessio Judeorum in fine mundi ad Ecclesium, non est expectanda.

Sol. Loquitur de correptie moribue usq; ad finem mundi

continuandis, non de terminie Ecclesia.

Ob 2. Por abominationem desolationis nil boni à Judeis est expectandam, Ergo non Nationalis Conversio: at ista præteriit in excidione Jerusolymitana

Sol. Non expectanda restitutio regni terreni , sed illud

non excludit conversionem ad Christianismum.

Ob. 3. Peccatum in S. Santhon nunquam est remittendion, sed hoc patraruut Judei in Salvatoris rejestione, & veritatis per Apostolos propagate malitiosa oppugnatione.

Sol. Factum hoc à Judeir iftius Seculi, fed hoc non ob-

ftat quin pofteri ipforum possint elle cautiores.

Ob. 4. Non extat aliquod certum de hac Nationali vocatione promissum, nam ista apud Proshetas sucrunt in Christo impleta. Paulus autem per Israelem Ecclesiam ex omnibus
gentibus collestam intelligit.

Sol. Immo Judeos, gentibus opponit, Rom. 11.

Ob. 5. Nationalis ifta vocatio vel erit juntiim, omnium uno tempore, vel succedanea. non primium quia tet in locie dispersi,
haud

hand verifimile est, ut quali turbine quodam fimal & semel conglobentum non secondos, quia videmus preciores ex Indeir Christianismum amplecti, quam Christianos, qui ad Judaismum delabuntur.

Sol. Res constare potest, ubi modus est solummodo Deo

cognitus.

Ob. 6. Vocatio ista non expectanda nili post excidium Anti-Christi: Sed illud non tiet ante finem mundi, cum Christius ad Judicium venieus spiritu oris sui Anti-christum consiciet: Ergo nimis sera erit hac Judeman conversio.

Sol. Anti-chriftus conficietur per verbi predicationem, longe ante secundon Chrifti advenna, cujus abolitionem sequa-

tur Judzorum conversio.

Ob. 7. Conversio hæc si shet, tum persicietur ex pradicatione Christianorum, vel ex Novi Testamenti lettione, vel 2 S.
Santio absig: mediis talem conversionem operante; At Christianos, & Novum Testamentum odio plusquam Uatiniano proseguuntus, nec S. Santius solet operari, niti per media.

Sol. Media illa pollint effecerta, licet nobis incognita, vid.

de vocatione Judzorum Orationem nostram, 61am.

QUEST.

#### **衛:衛衛衛衛衛衛衛衛衛衛衛衛衛衛衛衛**

QUAST. IV.

An Christus hic in terris ante ultimum Iudicium, sit cum Martyribus excitatis per mille annos regnaturus? Neg.

#### QVIA.

Hristum Cali recipient usq; ad tempora restitutionis omnium, que locutus est Deus per os Santorum à seculo Prophetarum, Act. 3. 21. Ergo non regnaturus corporaliter hic in terris.

2. Adventus Salvatoris unicus folummodo in Symbolo proponitur expectandus, ex Mat. 25.31. 1. The ff. 4. 16. Er-

go hic intermedius non credendus.

3. Oportet Christum regnare, donec ultimus hostis, Mors abolebitur. 1. Cor. 15. 26. & 54. Sed hoc non fiat ante ul-

timum judicium.

4. Scimus nos, si terrestris hujus domus nostræ tabernaculum dissolutum fuerit, edificium ex Deo habituros, Domicilium videlicet non manufatium, æternum in cœlis, 2.Cor.5.1. quod est regnum i exercis, 2. Tim. 4. 18. Ergo non terrenum.

5. Unica erit in fine mundi corporum resurretiio, 1. Thess.
4. 14. 15. merces vestra copiosa in calis, Mat. 5. 12. masseum nostrum in calis, Phil. 3. 20. Ergo tale regnum in terris non est expectandum.

6. Regnum Christi non est ex boc mundo, Jo. 18. 36. &

cùm

cem venerit filius hominis fidem non invenier in terris, Luc. 18.8. Neq: talis figum Martyrum resuscitatorum sub Christo visibiliter regnante, ex Scripturis habeatur. Nec de loco constet, ubi salvator thronum siget. Nec de subditu resuscitatis, an uxores ducant, liberos procreent, rursus senescam, comedant, agostent & sint iterum morituri, Ergo delirium hoc potitis videtur de Regno Christi terreno, quam dogma Theologicum.

7. Chiliafiarum ista sententia, à Patribus & concilius sanioribus semper fuit exploja, ex illis locis, sceptrum auferendum à Juda cum veneris Shilo, Gen. 49. 10. sinis erit cum desolatione Dan. 9. 26. Corruet & non resurget regnum Judzorum. Istai, 24. 19. 20. Erit regnum illud sicut vas siguli, quod non potest instaurari, Jer. 9. 11. Ideo pervenit in cos ira usq; ad sinem, 1. Thes. 2. 16.

#### Objectiones.

Ob.1. R Educet te Jehovah in seam terram, quam hæreditario jure posliderunt Majores tui: Levit.
29. Deut. 30.5.

Sol. Loquitur de reductione à captivitate Babylonica, aliisq; locis ante adventum Messie, at nihil hic de terreno Christi

regne.

Ob. 2. Ultimis temporibus constituetur Mons Domus Dei in vertice aliorum montium, ut constuant ad eum gentes, Isai, 2.2. Et congregentur membra dispersa Jebude ex quatuor oris terra, Isai, 11.10.

Sol. Nempe ad fidem per Apostolos Lex egredietur è

Sion.

Ob.3. Vocabitur Jerusalem non amplius terra desolata, sed delitie & Maritata, Isai, c. 62. 5. & seq. ubi nonerit amplius Infantulus atate, aut senen cuius non impleat dies Deus, ib.

Rr c. 65.

6.65.20. consimilia occurrunt, Jer. 30. Ezech. 34. Dan. 2.8e 7. Joel. 3. Mich. 4. & 5. Zach. 12.

Sol. Singula ifta codem spectant, & Allegorice funt intelli-

genda, de primo falvatoris adventu.

Ob.4. Post deletas quatuor Monorchim, aliud regnum non destruendum est excitendum, Dan.2.44. Hoc nullum potest esse præter regnum hoc Christiterrenum.

Sol. At illud eft Regnun Christi firinale, quod zternum

fabit, non terrenum.

Ob. 5. Regnum hoc erit sub calo, non in calo, Ergo terrenum, Dan: 7.27. quod dabitur tantim populo santio.ib.

Sol. Ista nulla fide, aut fidiculis possint ad serrenson Christi

regnum trahi.

Ob.6. Post ligatum satanam per mille annos Christus staunitur regnaturus, cum Martyribus resuscitatis, Apoc. 20.

Sol. Regnaturus eft per verbion in santiu, & S.Sci. internum ductum, non in Hierusalem, sed in cordibus suorum. 2. Nec somnianda est alia Marysion resurrectio ante ultimum judicion, quam in successoribus & semine spirituali.

Ob. 7. Nova Jerujalem est hujus regni 1914, Apoc. 21.22. At ista descendit è calo in terram, Ergo Regnum hoc in terris

eft erigendum.

Sol. At ista erit destituta Sole & Luna, quæ cunctis diebus terræsiunt permansura, Gen. 8. 22. quare illa intelligenda sunt de regno cælesti. Nec ex symbolicis dogma cudendum. Solentin scripturis spiritualia per corporalia designari, ut ex his quæ animus novit, surgat ad incognita, quæ non novit, quatenus exemplo visibilium se ad invistibilia rapiat, Greg. Hom. 11. in Evangelia. In novissimis intelligetis, Jer. 23. 20. Obsignato librum, Dan. 12.4. Fusius ista habentur de milleannis Apocalypticis Lect. nostra 13.2.

QUASTIO.

## 等**学等**等等等等等等等等等等

QUESTIO. V.

An animæ mortuorum annihilentur, aut dormiant u/q; ad ultimam... Resurrectionem? Neg.

2 U I A.

Nimz Sanctorum funt com Christo, & meliori conditione quant hic fuerum, Phil. 1. 23.

2. Eadem funt conditione cum animabus Abrahami, Jacci, & Jacobi: At illz funt in ceelis, Mat. 8. 11. &

Deo vivunt, Luc. 38.cum Angelis, Mat. 22.30.

3. Corporis exutæ vinculis, prasemes sunt animæ cum Domino, 2. Cor. 5. 6. Eccles. 12.7. Atqui tales non dormium in

pulvere,ut nec anima filii viduz Sareptana.

4. Christus promisit latroni Paradysum, Luc. 23. 43. at non terrestrem, quæ deleta existimatur per disusium, & animam non potuit delitiis afficere, Ergo calestem, nempe coelum tertium.

5. Constat ex scopo Parabole, Luc. 16. 22. Animas impiorum post mortem torqueri in infermo, & piorum in sinu Abraba requiescere, Ergo manent superstites, nec obdormium ante ultimum judicium, confer. Apoc. 6. 9. de Animabus clamanistas sub Altari.

6. Beati pronuntiantur, qui in Domino moriuntur, Apoc. 14.13. At bentitudo omnis confessit in astione. Ergo anima piorum post mortem non tenues evanescunt in aura, sed fastici

fruuntur conditione, aut miferrima.

7. Confirmandz funt Anima separate ad statum anima Rr 2 Salvatoris

Salvatoris: Sed salvatoris anima seperata non obdormivit cum corpore in sepulciro, in Instertitio isto inter mortem ipsius & resurectionem, non relinques animam meam in inserno, Act. 2. ex Ps. 16. Mortuus carne vivisseatus est spiritu, 1. Pet. 3. 18. Ergo & anima nostra non dormient cum corporibus in camiterio, sed post seperationem erunt superstites. Quam sententiam de anima immortalitate, ex lege natura hauserunt omnes sere Et bnici.

#### Objectiones.

Ob.1. PAtres non acceperunt repromissionem, ne sine nobis consummarenum, Heb 21.40. Sed hoc non siet ante ultimum judicium, Ergo ante illud tempus est nulla anima seperata conditio.

Sol. Non confinmantur beatitudine personali corporis &c

ferationi congruà.

Ob. Non redditur merces à Patre samilias ante vesperam, Mat. 20.8. At vespera ea denotat resurressionem, ut per denaitum vita atterna adumbratur.

Fol. Remuneratio anima separata non excludit plenariam totius persona beatitudinem, sed ad illam recipiendam

eft arrhabo.

Ob.3. Charissimi nunc filii Dei sumus, & nondum apparuit quid erimus, scimus quoniam cum apparuerit, similes ei erimus, quoniam videbimus eum sicuti est, 1. Jo-5. 2. Sed hoc non eveniet ante ultimum judicium, Ergo vel anima interim dormit, aut annihilatur, aut qualis sit ipsius status non constat.

Sol. Ostendit conditionem anima mundo non apparere, mundus (inquit) non novit nos, quod non obstat quo minus anima è mundo migrantes beatifica fruantur Dei visione.

06.4. Conditio anima ex servatoris exemplari estasti-

manda: sed anima Christi descendit ad inferos, priusquam reunita suit corpori, & cælum ascendit, Ergo eadem sors ab anima separata est subeunda, & manendum est ipsis in sepulcino (quod per Infernum intelligitur) aut dormiendum cum corpore, usquedum corpori uniantur ut ascendant.

Sol. Non requiritur conformitas inter animam Christi & nustram in omnibus: sufficit ut anima separata salvatoris non fuerit extintia, sed mansit semper beata, sic & animabus no-

Aris fiet.

Ob.5. Ut copus fine spiritu est cadaver: ita anima sine corporis organis nullas exerceve potest actiones, Ergo non est, aut numbusias patitur.

Sol. Physicas non exercet operationes & fensuales: Intelletiuales autem liberiùs operatur, quibus corporis Erg:stulum a-

liquoties erat impedimento.

Ob.6. Visio Dei benifica absorbet vel excludit omnes ad alias creaturas propensiones: hac igitur si potiantur anima separata, resurrectionem corporis cum Paulo non respicerent.

Sol. Immò tanto magis expeterent, ut perficereun tali ex-

tentione gaudium.

Ob.7. Demones non puniuntur ante ultimum Judicium, sed reservata est illorum pana ad supremam sententiam, Mat. 8. 29. Luc. 8. 31. Ergo non lata est sententia de Animabus.

Seb. Non puniuntur ultime abyssi supplicie, quocunq; interim volitant (inquit Beda) ubiq; suam gehennam circumferun, in Jac. 3um.

# 农农农农农农农农农农农农农农农农

QUESTIO. VI.

#### An possibilis sit ejusdem numero corporis post mortem Resurrectio? Aff.

#### QVIA.

1. Scio quod Redemptor meus vivit, & in novissimo die de terra resurresturu sun, & rursus circumdabor pelle mea, & in carne mea videbo Deum, ego ipfe & sculi mei & non alius, Job. 19.25. confer. Ezech 37. Ergo

refurget corpus idem numero.

2. Probat salvator, mortui audient vocem filii hominis & vivent, Jo. 5. 25. non resurget autem aliud nisi quod cecidit. 2. Monumenta aperta sunt, & multa corpora sanctorum qui dormierant, surexerum, Mat. 27. 52. 3. Lazare veni soras, non alio proculdubio sed suo corpore vestitus, Jo. 11. 43. Sic filiis Sareptana, Sunamitis, viduz de Naim, filiz Jairi eadem sumero restituta sunt curpora.

3. Confirmat Apostolus, resurgendum est ad exemplar christi primitiarum, 1. Cor. 15. 20. & 28. At ipsius idem numero corpus resurrexit, videte manus meas & pedes, quia ego ipse

fum,Luc.24.29.

4. Oblignat Baptismi Sacramentum, quid faciunt qui ablutione neuntur super mortuis, si omnino mortui non susci-

tentur,1.Cor.15. 29.

5. Postulat hoc Dei justitia, omnes sistemur coram tribunali Christi, ut reportet unusquissi, quod in corpore secerit, sive bonum sive malum, 2. cor. 5. 10. Ergo eadem numero persona, constans ex corpore & anima subibit hoc judicium.

6. Ex

6. Ex rationis dictamine consentiunt. 1. Ethnici .1. Zoroaster, anima immortales sunt & corporum resurrectio est
futura. 2. Judei apud Galatinum, lib. 12. & Manasse Ben Israel. 3. Turce in Alcoran. vide Morneum de veritate Releg.
Christic. 15.

7. Aliter Templum Spiritus sancti in nibilum abiret. 2.inter formam immortalem & materiam ingenerabilem & incorruptibilem perpetuum esset divortium. 3. Non persona, sed tantum pars bominia seelicitatem consequeretur, cum multis aliis

absurdis.

#### Objectiones:

Ob. 1. Aro & Sanguis non possidebunt regnum De;
1. Cor. 15.51. 2. quia Esca ventri, & venter
escis, Deus autem & hunc & istas destruet, 1. Cor. 6.13. 3. Ideoq; idem eventus est homini & bestia, Eccles. 3. 10. At bestiarum corpora non resurgunt, confer. Job. 17.7.

Sol. Textus Apostoli respiciunt tantum cernales affestiones corporis, non corporis essentiam. 2. John & Eccles ostendunt quid apparet sensibus de cadaveribus, non quid creden-

dum de corporis resurrectione.

Ob. Aliquoties accidit, ut corpus hominis à fer is, aut ab Ambropophagis devoretur, sic ut ipsius caro in devorantium substantiam transcat. Ergo resurgere non potest, ut prioris individui idem corpus numero.

Sol. Qui omnia creavit ex nihilo potest omnes pericular, ubicunq; distractas reducere, & reunire per eandem omnipotentiam, Mare, mors reddiderunt mortuos, Revel. 20.12.

Ob.3. A privatione ad habitum eundem numero non popotest fieri regressu: Sed mors est omnium habituum corporalium privatio: Ergo non datur ad eandem integritatem restitutio.

Sol. Eft privatio per habitum accidentalium annihilatio-

nem,

nem, de qua non controvertitur. Alia vero per partium permanentium separationem quarum hic per omnipotentiam divi-

nam aftruitur e ufdem individui reftitutio.

Ob.4. Apostolus confert corpus mortuum cum grano, quod seminatur, & corpus resuscitandum, cum spica, 1. Cor. 15.37,38. Sed spica cum grano non est idem numero, unde concludit, quod Deus dat aliud illi corpus, ut voluit.

Sol. Similitudines illustrant non probant, ex illis igitur urgendæ non sunt cirumstantie, sed scopus, qui non a lius hic est quam quod corpora moriua resurgent alia conditione, non quo-

ad individuationem, fed qualitates.

Ob.5. Filli Resurectionis summi sunt son sasses, Mat. 22,30. Luc. 20.36. At Angeli sunt prorsus incorprei. Ubi igitur corpus idem numero?

Sol. Ioxypexes futuri funt non quoed jubstantiam sed quoed immortelitatem, falicitatem, & immunitatem à conjugio, quia.

pullus ibidem locus est successioni. .

Ob. Nullus erit usus partium organicarum vel diversitatis fexuum, post hanc vitam, sed Deus & Natura nil frustra faciunt. Ergo tolletur saltem in resurrectione sexus discrimen,

quo fiat ut non mancat idem corpus numero.

Sol. Quis usus potest esse illustrior, quam ut corpu anima unitum, ad conformitatem Christi incarnati, perpetuum S. Trinitati cantent Halleluiah, sive hoc sive illo sexu parum interest apud illum. Cui liber & servum, mas & semina, unum sunt in Christo & pari censu veniunt, Gal. 28.

Ob.7. Diversorum motusm diversi sunt numero termini ad quos: Atqui diversi sunt motus Generatio & Resurrection: Erit igitur alius homo per resurrectionem, ab eo qui suit per ge-

nerationem.

Sol. Argumentum obtinebit in terminis, qui sunt prorsus diversi; non subordinati, Generamur autem ut morismur, morimur ut resurgamus, quæ non mutant subjecti substantiam, sed circumstantis.

# **全全全体企业企业企业企业**

QUESTIO. VII.

An mundus bic visibilis per ultimam constagrationem sit annihilandus? Ass.

#### QUIA.

1. Cali peribunt & ficut voltimentum veterascem & ficut opertorium mutabuntur. Ps. 102.27.28. & quod veterascit prope est ad interitum, Heb. 8-13, sicut sumus liquescent, Isai, 51.6. non erum in memoria priora ib.65.17. Ergo penitus erunt è medio sublata.

2. Cœlum & terra preteribun, sermones autem mei non prateribunt, Mat. 24.35. preterire autem non est innovari

ad perfectionem, led tolli ad abolitionem.

3. Temporaria omnia com tempore funt è medio tollenda: Sed que cernuntur omnia funt temporaria, 2. Cor. 4.18.

Ergo tranfeunt ut ced ant zternis

4. Vidit Apocalyptes calum novum & terran novum , in quo nec Sol neq; Luna, Apoc. 22.5. primum enim calum & primu terra abierant, & mare non amplius extabat, Apoc. 21.1. Ergo in nibilum erit redactum.

5. Celi magno impetu manfibunt, Elementa calore folventur, terra & quz in ipfa funt opera exurentur, ue cedat civitati quz aternum habet fundamentum, 1. Pet. 3.10. Hebr-

13.14.

6. Post hominum translationem Sol, Calum, Solum mulli futura sunt usui, que propter hominem tantum sunt condita, illoq; remoto habent periodion, Gen. 8.22. terram dedit hominum

minum filiis, Pf. 115.16. Deus & noura nil fruftra facinnt.

7. Dei Sapientia ab imperfectioribm ad perfectiona progredieur, nempe ab umbris ad Sutstantiam, à temporaris ad etena: Ex horum igitur positione, ( probabiliter ) faltem sequitur iftorum ablatio.

#### Objectiones.

Ob. 1. TErra dicitur super bases fundata, ne dimoveaturin atermon, Pl. 104.6. & generatio traterit, & generatio advenit, terra autem in eternum flat , Ecclef.

1. 4. Ergo nunquam abolebitur.

. So!. Æternitas hie denotat nonpermanentiam absolutam, sed cominuationem relativam, pro ratione rei existentis, Sic fervus ferviet in eternion , Deut. 15. 17. id eft,toto vite fine tem ere. Pactum Sabbathi erit eternum, Exod 3.17. nempe dur nte vetere Testamento. David laudabit Dominum in eternam.hoc eft, quamdin effet in vivis.

Cb. 2. Vestimencum mutatum non annihilator, sed infar vestimenti mundus tantim mutabitur. Pl. 107.27.

Soi. Ifta arguint mundum penitus tandem periturum, quiaqued a tecitur, veierafeit, & tales fubit mutationes, que vergunt ad interitum.

Ob. 3. Que perficientur ad eternitatem potius tendunt, quam interitum: Sed in Novillimie lux Lune erit tient lux

Solis, & inx Solis erit Sepuplo, quam nunc eft corulcantior, Ifai. 30. 26.

Sol. Ifta indicant Metaphorice statum illufriorem in hac vita lub Evangelio, quam tuit antea lub lege, non conditionem

Systematis mundani post conflagrationem.

Ob. 4. Que liberabuntur in gloriosam libertatem Filiorum Dei sternim non peribunt, sed talis sutura est Condicio Creaturación Rom. 8-14-

Sol. Hac liberatio potest fieri per amihilationem ab a-THINK . rammo fervitutis jugo, non trenslatione in meliorem conditionem. Unde per libertatem, non in libertatem gloriosam filiorum Dei, fieri intelligatur hæc liberatio, post servitutem Ashistis prestitum, qua liberati tandem non indigent.

Ob. 5. Figura non est Substantia, sed figura tantum hujus mundi transit: Ergo accidentalia tantum erit mutatia non

Substantia abolitio.

Sel. Per figuram intelligitur vivendi ratio moralie; non externa forma Phyfica, 2. que fi dicatur transfere, non exclu-

dit abolitionem, sed potius viam ad illam sternit,

Ob. 6. Haud-aliter mundus peribit igne, quam antea periit per aques diluvii, 2. Pet. 3.6. Sed Diluvium non delevit mundum, sed potius surgavit, Ergo nec ignis illum in Cineres prorsus rediget.

Sol. Textus oftendit tantim contra illusores, (quicquid iffi garriunt) mundum tam certò per ignem periturum, quàm olim per Cataclymum erat obrutus, nec ad minutiora

tendit comparatio.

Ob. 7. Corpora Caleftia funt Natura incorruptibilia, Er-

go nec poffunt igne abfumi.

Sol. Verum est Physice ab agente naturali, sed non Theologice ab Agente Omnipotenti. 2. vel Incorrespibilia dicantur, non absolute, sed respectu sublunarium comperate.

Nov.8, 1873.

Gloria in Altissimis Deo, & super Terram pax, & in hominibus Benevolentia. Luc. 2. 14.

FINIS.

4. (

# INDEX SCRIPTURARVM.

| Cq.     | Verf.     | Pag.      | Cap.   | Verf.    | Pag.    |
|---------|-----------|-----------|--------|----------|---------|
|         | Genesis.  |           | XX.    | 26       | 183     |
| L       | 26        | 60        |        | Nume     | ri.     |
|         | 28        | 108 186   | 111.   | 24       | 205     |
|         | 31        | 107       |        | 32       | 205     |
| 11.     | 17        | 108       |        | 23       | 230     |
|         | 18        | 181 186   | X.     | 35       | 230     |
| 111.    | 4.9       | 104       | XXI.   | 5        | 76      |
|         | 15        | 22 253    |        | 19       | 54      |
|         | 19        | 3         |        |          |         |
| VI      | 3 11:     | 2.119.163 | De     | uteronon | nium.   |
|         |           | 11        | IV.    | 6        | 159     |
| VIII    | 22        | 321       | XII.   | 8        | 169     |
| XIV     | 18        | 297       |        | 32 -     | +5 169  |
| XV      | •         | 265 278   | XVII.  | 89       | 40      |
| XVII.   | 14        | 287       |        | 15       | 191 222 |
| XVIII.  | 25"       | 252       | XXVII. | 12       | 230     |
| XX.     | 6         | 128       |        | 26 -     | 127     |
| XLVIII. | 16        | 171       | XXIX   | 4        | 120     |
| XLIX.   | 10        | . 313     |        | 5        | 313     |
|         |           |           | XXX.   | 15       | 121     |
|         | Exodus.   |           | XXXII. | 29       | 121     |
| 111.    | 14        | 54        |        |          |         |
| XIX.    | 15        | 183       |        | 1. Sam   |         |
| XX.     | 5.6       | 117       | VIII.  | 10.11    | 222     |
| XXXII.  | 13        | 171       |        | 18       | 222     |
| -       |           |           | XIII.  | 13       | 58      |
|         | L eviticu | 5.        | XIV.   | 45       | 226     |
| XVII.   | 11        | 262       | XVI.   | 7        | . 145   |
|         |           |           | Sf3    |          | XIX.    |

#### INDEX SCRIPTURARVM.

| Cq.    | Verj.    | Pag.   | 1 Cq.   | Verf.   | Pag.      |
|--------|----------|--------|---------|---------|-----------|
| XIX.   | 23       | 42     | IX.     | п       | 3         |
| XXL    | . 4      | 183    | XIV.    | 4       | 112-120   |
| XXIV   | 6        | 222    | XLX     | 25      | 318       |
| XXVI.  | 9.10 2   | 22.224 | XXIII   | 8       | 173       |
| -      |          |        | XXXIV.  | 18      | 223       |
| 4.1    | 1. Reg.  | UII    | XXXV.   | 10      | 61        |
| It.    | 26.27    | 199    | 77      | Pialmi. | MYAK      |
| IV.    | 32       | 47     | 23      |         | XXX       |
| VIII.  | 39       | 170    | II.     | 7       | 69        |
| XIX.   | 18       | 145    | XII.    | 6       |           |
|        | 2. Reg.  | 111.5  | XIX.    | 13      | 146       |
|        | -        | 14.20  | XXII.   | 16.17   | 104       |
| I.     | 10       | 226    | XXIII.  | 6       | 22        |
| X.     | 30       | *226   | XXXIII  | 6       | 270<br>61 |
| XXHI.  | 20       | 178    | XXXIV,  | -       |           |
| 1      | . Chron. |        | XLV.    | 15.16   | 206       |
|        |          |        | LL.     | 4       | 222       |
| XV.    | 16       | 199    |         | 5       | 112       |
| 2      | . Chron. | 1      |         | 12      | 120       |
| XIII.  | 6        | 226    | LXXII.  | 17      | 70        |
| XIX.   | 11       | 40     | LXXV.   | 7       | 222       |
| XXVI   | 18       | 180    | XC.     | 2       | 70        |
| XIX.   | 30       | 231    | XCVII.  | 7       | 76        |
| XXXI.  | 2        | 178    | CIJ.    | 26      | 321.322   |
| XXXVI. | 13       | 223    | CIII    | 3       | 133       |
| -      |          |        | CIV.    | 5       | 322       |
|        | Ezra.    |        | CV.     | 28      | 237       |
| X      | 4.5      | 218    | CXV.    | 3       | 275       |
|        |          |        |         | 16      | 322       |
|        | hemiah.  |        | CXIX    | 142     | 8         |
| VIII.  | 8        | 33     | CXXXIX  |         | 74        |
|        |          |        | CXLIII. | 2       | 269       |
|        | Job.     |        | CXLV.   | 9 .     | 57        |
| V.     | 1        | 171    | CXLIX.  |         | .179.224  |
|        |          | -,-    |         | Pr      | overbias. |
|        |          |        |         |         |           |

# INDEXISORIPTVRARYM.

| Gap.   | Varj-        |         | Cap.    | Verf.    | Pag-    |
|--------|--------------|---------|---------|----------|---------|
| 2      | Proverbia.   | 130     | XLII.   | 8        | 255     |
| VIII.  | 23           | 69      | XLIII   | IT       | 127     |
| IX     | 2 /2         | 297     | XLV     | 11       | 11      |
| XVI    | 18           | 103     | XLIX    | 23       | 179.224 |
| XX     | 9            | 271     | LI      | 6        | 321     |
| XXIV.  | 21.22        | 223     | LIII    | 5        | 262     |
| XXVIII | . 14         | 272     |         | 8        | 71      |
| XXX.   | 6            | 45      | LIV.    | 5        | 61      |
| 7      | Ecclesiaftes | 30%     | LVI.    | 4.5.     | 309     |
| L      | 4            | 312     | LxII.   | 5        | 313     |
| iii.   | 7.           |         | LXIII   | 17       | 273     |
| 1111   | 19           | 143.319 | LXIV.   | 6        | 163     |
| VII.   | 29           | 143     | LXV.    | 17       | 321     |
| VIII   | 2.3.4        | 223     | -       |          |         |
| 1X     | 5            | 142     | J       | eremias. | -       |
| 30     | 10           | 194     | I.      | -10      | 179.224 |
| X.     | 20           | 223     | 1X.     | 11       | 313     |
| XII.   | 1            | 61      | X.      | 23       | 119     |
|        | 7            | 315     | XIX     | 5        | 46.169  |
|        | 11           | 40      | XXIII.  | 5        | 22      |
| 415    |              | 0.70    |         | 27       | 174     |
| 105    | Ifaias.      |         | XXXI.   | 34       | 153     |
| 11.    | 2            | 146.313 | XXXIII. | 15       | 263     |
| V.     | 4            | 274     | 1       | ament.   | 10.17   |
| VI.    | 1            | 77      | IV.     | 20       | 228     |
| VIII.  | 3            | 159     |         |          |         |
| 1X.    | 6            | 71      | But 1   | Ezekiel. | ,       |
| X1.    | 1            | 22      | XI.     | 19       | 126     |
| 7      | 10           | 313     | XVIII.  | 4        | 263     |
| xIV-   | 14           | 106     | 100     | 20       | 115     |
| XXIV.  | 19           | 313     | X ::!!  | 22       | 194     |
| XXX.   | 26           | 322     | 1       | 32       | 132.158 |
| XXXV.  | 8            | 96.153  | XX.     | =5       | Danie   |

### INDEX SCRIPTVRARVM.

| Pag         | Vers.      | Cop.    | Pa.       | Verf. | Cq.     |
|-------------|------------|---------|-----------|-------|---------|
|             | Daniel     | 1       | 1 .       | 23    | 252     |
| 11,         | 37         | 222     | H.        | 6     | 21. 24  |
| - 6         | 44         | 314     | 1         | 15    | 24      |
| m           | 29         | 11      | 1         | 18    | 142     |
| IV.         | 27         | 129     |           | 23    | 21      |
| VI.         | 26.        | 11      | 111.      | 11    | 280     |
| VII.        | 13:14.     | 78      | 1         | 12    | 175     |
| 1X.         | 27         | 314     | IV.       | 16.17 | 61.88   |
| 1X.         | 22         | 263     | IV.       | 3     | 104     |
|             | 26         | 313     | v.        | 10    | 169     |
| XII.        | 3          | 306     |           | 3     | 188     |
| -           | Holea.     |         | 230 10 01 | 12    | 304.312 |
| 4           | D'OLCA.    |         |           | 16    | 146     |
| L           | 4          | 226     |           | 17    | 161     |
| V.          | 15         | 121     | 6.        | 18    | 205     |
|             | Joel.      |         |           | 22    | 128.155 |
| 11          | 14         | 272     | 13.5      | 32    | 300     |
| ii.         | 17         |         |           | 48    | 106     |
|             |            | 230     | VI.       | 9     | 231     |
|             | Mica.      |         |           | 13    | 23      |
| V           | 2          |         | VII.      | 16    | 163     |
| -           |            | 70      |           | 17    | 120     |
| 20          | Zecharias. |         | 37111     | 23    | 174     |
| VI.         | 12         | 22      | VIII.     | 11    | 315     |
| VI.<br>XII. | 10         | 233 309 |           | 14    | 182     |
|             | 10         | 233 309 |           | 26    | 270     |
|             | Malachias. | . 1     | X.        | 29    | 317     |
| 1.          | 11         | 297     | XI.       | 28    | 142     |
| u.          | 7          | 40      | XII.      | 25    | 80      |
|             |            |         | XIII.     | 32    | 131     |
|             | Matthaus.  |         | ani.      | 11    | -273    |
| 1.          | 16         | 4       | 244       | 34    | 175     |
| -           |            | 25      | 135       | 30    | 141     |
| 1.          |            | ,       | 34.3.49   |       | 47      |

#### JN DEX SCRIPTURARVM.

| Cap.   | Verf. | Pag.      | Ca.     | Ver.     | Pag.    |
|--------|-------|-----------|---------|----------|---------|
| 10     | 47    | 175       | XXIII.  | 3        | 42.152  |
| XIV.   | 31    | 270       | 214     | 17       | 153     |
| XV.    | 4.5.  | 186       | AXIV.   | 14       | 308     |
|        | 7.8   | 24        |         | 15       | 24      |
|        | 9     | 46.169    |         | 24       | 137     |
| XVI.   | 6     | 153       |         | 35       | 321     |
| ,      | 18    | 41.20     | XXV.    | 1.       | 175     |
|        | 19    | 132       |         | 31       | 312     |
|        | 24    | 188       | Salar.  | 35       | 305     |
|        | 27    | 304       | XXVI    | 52       | 224     |
| XVII.  | 3     | 142       | XXVII.  | 9        | 23      |
|        | 26    | 180       | 10.     | 52       | 318     |
|        | 27    | 177.223   |         | 43       | 15      |
| XVIII. | 17    | 41.147    |         | 46       | 80      |
|        | 18    | 129.131   | XXVIII. |          | 78.257  |
|        | 22    | 132       |         | 19       | 61.88   |
|        | 32.33 | 264       |         | 1        | 89.290  |
| XIX.   | 5:6   | 299       | 0.0     | 20       | 141,200 |
|        | 8.9   | 300       |         | Marcus.  | 11 7.7. |
|        |       | 1.184-188 |         |          | 206     |
|        | 14-15 | 289       | 111.    | 14       | 131     |
|        | 21    | 188       | v.      | 29       | 267     |
| 5.6    | 28    | 206       | x.      | 36       | 199     |
| 0 - 3  | 19    | 184       | XIII.   | 11       | 24.80   |
| ,      | 2     | 316       | XVI     | 32<br>16 | 163     |
| XX.    | 16    | 306       | YAI     | 10       |         |
| A      | 26    | 199.211   |         | Lucas.   |         |
| 251    | 28    | 263       | L.      | 33       | 141     |
| XXI    | 5     | 24        |         | 35       | 84      |
| 70     | 13    | 77        |         | 36       | 238     |
|        | 16    | 24        | and the | 78       | 264     |
| XXII.  | 2     | 175       | IH.     | 23       | 25      |
|        | 13    | 174-287   |         | 36       | 25      |
| 161    | 21    | 177.223   | VH.     | 47       | 264     |
|        | 29    | 38        | VMI.    | 50       | 267     |
|        | -     | 3-        |         | 10       | IX.     |

#### INDEX SCRIPTVRARVM.

|         | DEA      | 200      |             | KAKY  | M       |
|---------|----------|----------|-------------|-------|---------|
| Cap.    | ret.     | Pog.     | Cop.        | Verf. | Pag.    |
| IX.     | 55       | 237      | 1000        | 16    | 71      |
| X.4     | 59.60    | 219      | -cre-       | 39 1  | 9.31.38 |
| X       | 16       | 153.503  | VI.         | :44   | 130     |
|         | 26       | 19.38    | 30          | 53    | 286     |
| , e     | 37.38    | 140      | 65.         | 55    | 393     |
| XII.    | 14       | 319      |             | 66    | 149     |
| 64      | 57       | 39       | VII.        | 39    | 89      |
| XVI     | 33       | 315      | r.L.        | 49    | 33      |
| 27111   | 24       | 171      | VIII.       | 34    | 149     |
| XVII    | 10       | 189.303  | L.Pag       | 44    | 105     |
| XVIII.  | 30.91    | 144      |             | 58    | 71      |
| AVIII.  | 8        | 146-310  | IX.         | 4     | 194     |
| XX.     | 38       | 184      | X.          | 11    | 363     |
| AA.     | 36       | 171-330  | 4           | *8    | 137     |
| XXII.   | 37.38    | 140      |             | 30    | 78      |
| AAII.   | 19       | 394      |             | 41    | 80      |
| 001.1.1 | 30       | 394      |             | 43    | 318     |
| XXIII.  | 33       | - 50     | 905<br>9717 | 50.51 |         |
| XXIV.   | 400      | 140.315  | XII.        | (41   | 77      |
| AAIV.   | 39       | 318      | XIII.       | 35    | 163     |
| .c. 1   | ohaimes. |          | XIV         | 6     | 163     |
| 1.      | 14.6     | . 4      | 601         | 11    | 67      |
| 40      | 1        | .77      | 200         | 16    | 83      |
|         | 3 4      | 70       | VU          | 26    | 82.83   |
| 591     |          | 66.269   | XV.         | 26    | 62.82   |
|         | 18       | 71.352   | XVI.        |       | 84      |
| 41.     | 10       | 3        | 202         | 14:15 | 83      |
| 2.0     |          | 337      | XVII        | 3     | 145     |
| III.    | 19       | 174      | Avii        | 3     | 137.475 |
| ****    | 6 1      |          | 191.5       | 3     | 65      |
| 7       | 16       | 13.117   | 200         | 3     | 77      |
| 1       |          | 70<br>85 | 17.         | 10    | 82      |
| 10      | 34       | 398      | 225         | 11    |         |
| V.      | 23. 83   | 667      | 1           | 20    | 137     |
|         | 34       | 193      | 200         | .33   | 172     |
|         | 35       | 318      |             | 3     | 36      |
|         | -,       | 2.0      |             |       | 20      |

#### INDEX SCRIPTVRARYM.

| Ca.    | Faf-   | Pag.       | .Cq.       | Verf.    | Pa               |
|--------|--------|------------|------------|----------|------------------|
| XVIII. | 36 177 | .224.312   |            | 34-13    | 8.166.305        |
| XIX.   | 11     | 177.224    | Dec.       | 48       | 91.96            |
| 061. 1 | 15     | 235        | XIII.      |          | 8.207.298        |
| 222    | 30     | 1263       | 220        | 39       | 192              |
| XX.    | 21     | 213        | XIV.       | 22       | 145              |
|        | . 22   | 83         | was.       | 23       | 207.213          |
|        | 28     | 75         | XV.        | 9        | 266              |
| 22     | 31.    | 76         | 212        | LI       | 95               |
| XXI    | 15     | 192.201    | 000        | 21       | - 32             |
|        | 17     | 41         | 1.54       | 22.83    |                  |
| -      |        |            | XVI.       | 13       | 151              |
| An     | Acta   |            | Kielen.    | 3.1      | 96               |
| 1,     | 7      | 80         | 100 0 0.00 | 1.1      | 38.150           |
| 881.   | 20     | 175.206    | no.        | 30       | 118.166          |
|        | .24    | 170        | XVIII.     | 3        | 218              |
| 11.    | 3.     | 88         | XIX.       | 2        | 90               |
| 211    | 24     | 263        | rie.       | 5        | 91.96            |
| 190    | 27     | 316        | -          | 39       | 155<br>8-146-211 |
| 50     | 36     | 78         | XX.        | 28 8     | 8.140.211        |
| 601    | 38     | 291        | +85        | 1 4 7    | -)70             |
| 011    | 39     | 286.289    |            | 29.30    | 150              |
| 170    | 42     | 158        | XXII.      | 16       | 280              |
| .2.    | 47     | 104        | XXV.       | 12       | 178              |
| ul.    | 21     | 293.312    | 10 CC E    | ad Don   |                  |
| IV.    | 12     | 163        |            | p.ad Ron | 266              |
| y.     | 4      | 87         |            | 17       |                  |
| VI.    | ***    | 220        |            | 5        | 133              |
| JAS.   | 39.40  | 142        |            | 11       | 304              |
| VII.   | 16     | 25         |            | 14       | 305<br>164       |
| 00     | 51     | 90.122     | 210        | 28       | 174              |
|        | 59     | 77.141     | tret       | 2        | 13.18            |
| VIII.  | 17,    | 90.200     | HL.        |          | 149              |
| X81.31 | 22     | 272        |            | 4        | 265.266          |
| 121    | 37     | 290<br>278 | 302        | 24       |                  |
| X.     | . 2    | 278        | 20.5       | 25       | 193              |
| 3.54   | 4      | 165        | **         | 20       |                  |
| 33     | . 6    | 105        | Tt 2       | 2.0      | 5                |

### INDEX SCRIPTVRARVM.

| Cq.     | Vers. | Pag.      | Cap.  | Verf.     | Pag.     |
|---------|-------|-----------|-------|-----------|----------|
| 6 "     | 2     | 265       |       | 33        | 375      |
| 68      | 10.11 | 278       | DAT.  | 34        | 15       |
| 805 .   | 21    | 270       | 6 h . | 35.36     | 55.306   |
| V       | 1     | 266       |       | 1         | 324      |
| 10      | 12    | 108.112   | XV.   | 4         | 32       |
| . 00    |       | 116.275   | -     |           |          |
| 4.      | 18.19 | 108:268   | 307   | 1.Ep.ad C | or.      |
|         | 19 10 | 5.115.275 |       | 13        | 186      |
| VII.    | 2.3   | 300       | 15.   | 30        | 266.304  |
| *,***   | 7     | 123       | п.    | 9         | 3        |
|         | 14    | 163       | 1     | 10        | 90       |
| d'      | 18    | 126       | 62    | 11        | 92       |
| 10      | 22.23 | 118       | 400   | 14        | 120.163  |
| forth : | 24    | 303       | **    | 15        | 189      |
| VIII.   | 8     | 1 83      | 135   | 20        | 80       |
| ,       | 8.9   | 82.174    | III.  |           | 121      |
| 17      | 15    | 269       | ****  | 9         | 128      |
| 37      | 18    | 303       | IV.   | 15        |          |
| Pall-A  | 21    | 322       | 452   | 7         | 120      |
| 4       | 24    | 267       | v.    |           | 159      |
|         | 26    | 90        | VI.   | 9         | 147      |
|         | 28    |           | V1.   | 13        | 319      |
| 272     |       | 138       | VII.  | 19        | 187      |
| ****    | 39.30 | 137       | VII.  |           | 183      |
| IX.     | 38    | 270       |       | 25.00     | 181      |
| IA.     | 1     | 89        | 30    | 15        | 184      |
|         | 5     | 76        |       |           | .384.301 |
| 11 1 1  | 11.13 | 136       | Sec   | 11        | 300      |
|         | 16    | 136       | Sec   | 14        | 286      |
| 64      | 18    | 136.306   |       | 15        | 301      |
| X.      | 21    | 136       |       | 25        | 189      |
| XI:     | 14    | 170       |       | 32.33     | 184      |
| AI.     | 1     | 141       | VIII. | 6         | 65       |
| - Siz   | 23    | 133.309   | IX    | 5         | 182.184  |
| 100     | 25    | 309       | 200   | 13.       | 189      |
|         | 26    | 309       | -     | 13        | 205      |
| 1       | 29    | 309       | 'X.   | 6         | 201      |
|         |       |           | -     |           | 9        |

## INDEX SCRIPTVRARVM.

| Cq.      | Vers.    | Zq      | · LV    | 7.17       | 193.314   |
|----------|----------|---------|---------|------------|-----------|
| 7 7      | 9 :      | 76      | 1       | 6          | 315       |
| FE       | 22       | 149     |         | 10         | 318       |
| XI,      | 2 01     | 48      |         | 21         | 263       |
| 66.6     | 13       | . 39    |         | 14.19      | 174       |
|          | 30       | 149     |         | 16         | 87        |
|          | 23.      | 295     |         | 5          | 98        |
|          | 35-36    | 303     |         | 14:        | 63.88     |
| XII.     | 1 0      | 97      | per I   | p.ad Gala  | 1:        |
| 305.000  | 4.5      | 62      | 1.7     | 18         | 42        |
|          | 13       | 382     | 130     | 16         | 265       |
|          | 15.      | 175     | in      | 8          | 266       |
| 5111     | 27       | 144     | 30      | 10         |           |
| XIII.    | . 1      | 177     | 211     |            | 263       |
| 202      | 9        | 149     | C-t     | 13 8       | 176.280   |
| XIV.     | 15       | 33      | 107     | 37         | 253.264   |
| 1.       | 26       | 32.233  | IV.     | 4          | 82.269    |
| 4        | \$9.30   | 333.347 | 65.0    | 6          |           |
| 224      | 34 -     | 90      | 12      | 9          | 12        |
|          | 16       | 347     |         | 25         | 238       |
| 200 1    | 30       | 318     | V.      | 17         | 134       |
| 616      | 14       | 143     | 1       | Ep.ad Ephe | eľ.       |
| -81      | 20       | 312     | 1.      | 50         | 136       |
| 181      | 28       | 81      | 1.      | 4.5.       | 136       |
| 100      | 39       | 318     | -7      |            | 280       |
| 581      | 37-38    | 320     | 13.     | 2 2.23     | 151       |
| 101 . 74 | 341      | 306     | II.     |            | 163       |
| dos      | 48.      | 108     | 11.     | 1          | 3.120.287 |
| 28K      | 49       | 113     | 9:5     | 8 113      | 120.303   |
| 55.      | 50       | 319     | 845 00  | 10         | 268       |
| 287      | Ep.ad Co |         | 616     | 20         | 159       |
| 23       | 16       | 220     | m.      | 10         | 106       |
| II.      |          | 120     | Set     | 12         | 170       |
| iu.      | 5        | 147     | 605-351 | 15         | 238       |
| IV.      | 3        | 99      | IV.     | 5          | 159       |
|          | 4.0      |         | Tt      |            | 6         |
|          | 18       | 323     | 60%     | ,          |           |

### JNDEX SCRIPTORARVM.

| Cap.   | Verf.      |          | Cop.  | Verf.         | r Pag    |
|--------|------------|----------|-------|---------------|----------|
| 238    |            | 107      | IV.   | 14.15         | 312      |
| 35     | 30         | - /      | 2 .   | 16            | 312      |
| 3.7    | 32         | 264      | V.    | 19            | 233      |
| V.     | 13         | 238      |       | *7            | -23      |
|        | 23         | 151, 173 | 1     | 2. En ad The  | eff.     |
| £      | 26.27      | 141: 154 | H.    | 25.75         | 306      |
|        | 32         | 284      | 10    | 9             | 307      |
|        | Poks       |          |       | 15            | 48       |
| 2.     | Ep. ad Phi | 1.       | -     |               |          |
| 1.     | 23         | 140. 315 | 114   | 1. Ep. ad Tir | n.       |
| II.    | 6          | 76. 253  | 11.   | 3             | 214      |
| 100    | 7 01.      | 264      | 11.   | 1             | 2.54     |
| 6 24 - | 7 01.      | 103      | 240   | 4             | 275      |
| 0815   | 9 76       | 264      | -     | 5             | 170.266  |
| 40-4-6 | 12         | 272      | ezis. | 15            | 284      |
| III.   | 13         | 120      | IIL   | 1             | 181      |
|        | 9          | 266. 304 | 1     | 5 54          | 218      |
| 44.5   | 1275       | 312      | 2. 2. | 1501          | 147-151  |
|        |            |          | 8.75  | 16 76.        |          |
| E      | p. ad Col  | off.     | IV.   | 1             | 88. 307  |
| I      | 15         | 70       |       | 3             | 181. 307 |
| 22"    | 16         | 70       | II.   | 14            | 215      |
| 000    | 16.17      | 77       | V.    | 12            | 188      |
| 11.    | 9 76       | .252.257 | 05    | 17 -          | 214      |
|        | 11.12      | 282.289  | 3     | 19.20         | 215      |
|        | 15         | 264      | 937   | 21 -          | 91       |
|        | 16         | 313      | 321   | 22            | 207.214  |
| 50,    | 17 4       | 262      | VI.   | 10 00         | 105      |
| 60:    | 18         | 169      |       | 16            | 23       |
|        | 19         | 173      | 1200  | 20            | 48       |
|        | 22         | 169      |       |               |          |
| Ш.     | 6          | 124      | Serve | 2. Ep. ad Ti  | m. III   |
| IV.    | 16         | 47       | 1.    | 6             | 215      |
| -      |            |          | 06,   | 9 :           | 136      |
|        |            | 111      | III.  | 2             | 215.220  |
|        |            |          |       |               | 3        |

#### INDEX SCRIPTVRARVM.

| Cupi  | Verf.      | Pag.   | Cap.   | Verf.       | Pq.     |
|-------|------------|--------|--------|-------------|---------|
|       | 3          | 145    | 142    | 18 81       | 296     |
|       | Almoch!    | 4.220  | 201    | 26.27.      | 131     |
| 20.37 |            | 15.176 | 200    | 29 60       | 131     |
|       | 20         | 175    | XI.    | 1           | 144.269 |
| 3-1   | 210        | 121    | I Sec. |             | 163.164 |
| 202   | 26         | 163    |        | - 39        | 143     |
| m.    | 17 38.     | 46.185 | 1      | 40 91       | 316     |
| IV.   | 272        | 220    | XH.    | 10          | .124    |
| and.  | 8          | 395    |        |             | 265.268 |
| 105   | 18         | 312    | XIII.  | 4 0:        | 181     |
| 10    | E. ITh     |        | 200    | 8           | 69.73   |
| 375-  | Ep.ad Tit. | 110    | 250    | 10          | 295     |
| 251   | 5 207.21   |        | 103    | 16          | 304     |
| 3-1   | 4.5        | 215    | 202    | 17          | 188     |
| 19    | 601        | 181    | CT1.   | Fo Iscabi   | -       |
| 908   | 7 7        | 3n     |        | Ep. Jacobi. | 6 7 7 7 |
| 805.  | 11         | 97     | L      | 15          | 124.125 |
| 202   | 15         | 130    | 107    | 17          | 54      |
| H     | 1205       | 269    | 11.    | 10          | 127     |
| HI.   | 3 - 2      | 177    | 000    | 24          | 1267    |
| 255   | 5 21.      | 265    | HI.    | 16 .        | 104     |
| _     | C J'Hab    |        | IV.    | 8 :         | 58      |
| .193. | Ep.ad Heb. | 70     | 54-    | 1.Ep.Pet.   |         |
|       | 3 15.      |        |        | _           | 137     |
| G14   | 601        | 76     | 155    | 17          | 272     |
| n.    | 16         | 253    |        | 1.2.3       | 150     |
| VI.   | 6 1        | . 133  |        | 500         | 98.144  |
| 477   | 100        | 305    |        |             | 123     |
| VH.   | 10 .       | 1204   | 9 .    |             | 177.225 |
| 107   | 24         | 296    | 2.5    | 14          | 223     |
| VIII. | 10         | 275    | 100    | 24          | 262     |
| PX.   | .022       | 262    |        | 25          | 206     |
| x.    | 1          |        | III.   | 18          | 316     |
| -     | 14         | 296    |        |             | 19      |

#### HNDEX SCRIPTVRARVM.

| Cq.   | Verf.      | Fag.     | Cap.   | Verf.    | P-ag                                  |
|-------|------------|----------|--------|----------|---------------------------------------|
|       | 19         | Ĭ142     | -      | A15      |                                       |
| 16    | .21        | 291      |        | Apocalyp |                                       |
| IV.   | 15         | 200      | I.     | .4       | 54.58.91                              |
| V.    | 1          | 300      | 11.    | 8        | 73                                    |
|       | 3          | 200      |        | 20       | 208                                   |
|       | 2. Ep.Pet. | -        | И.     | 1        | 207                                   |
| - 1   |            |          | -crol. | 24       | 207                                   |
| 1.    | 19         | 38       |        | 27       | 172                                   |
| HI.   | 6          | 383      | III.   | 1        | 207                                   |
| -     | 10         | 321      | 197    | 4        | 304                                   |
|       |            |          |        | . 5      | 91                                    |
| ,     | 1.Ep. Joha | n.       |        | 12       | 151                                   |
| 1.    | 7          | 193      | V.     |          | 284                                   |
|       | 7 8        | 303      | 13.61  | 7        | 78                                    |
| III.  | .1         | ,83.170  |        | 13       | 91                                    |
| UI.   | 2          | 58.316   | VH     | 5        | 309                                   |
| 151.4 | 3.4        | 102-1 23 | 1.6    | 9 1      | 1309                                  |
| - 3'  |            | 127      | 1.2    | 15       | 305                                   |
|       | 9          | 137      | IX.    | 20.3     |                                       |
|       | 14         | 270      | XI.    | 3        | 145                                   |
| IV.   | 1          | 39.150   | XIL    | 15       | 145                                   |
|       | 2 5        | 308      | XIII.  | 13       | 307                                   |
|       | 3          | 253      | XIV.   | 7 13     | 141.193.                              |
| -     | 12         | - 77     | 70     |          | 315                                   |
| V.    | 7          | 26.63.88 | XVIII  | 13       | 307                                   |
|       | 16         | 131      | XIX.   | 10       | 170                                   |
|       | 17         | 129      | XX.    | 2        | 314                                   |
|       | 20         | 76       | XXI.   |          | 321                                   |
| 3.7.  | 20         | 70       | ADZ.   | 801      | 164.174                               |
|       | Ep. Jud.   |          | XXII.  | 41       | 58                                    |
|       | 3          | 95       | 0.05   | 5        | 391                                   |
|       | - 2        | 7)       | 3032   | 15       | 174                                   |
|       | 2.23       |          | 7= 12  | 18.1     | 9. 45                                 |
| 14    |            |          | . 10   | 5        | · · · · · · · · · · · · · · · · · · · |

FINIS.

# IN DEX RERVM.

| INDEX                                    | LERVINI.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       |
|------------------------------------------|--------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| A                                        | quomodo fuerit Media-                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          |
| A Mor Beneficentie &                     | tor. 258.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      |
| A Complacentie. 138                      | Citatio locorum script. in                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     |
| Anglicana Liturgia.                      | N.T.cx V. multiplex. 24                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        |
|                                          | CleriAnglicani vocatio.244                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     |
| Anglicani Clai vocatio                   | Clerici an exempti à regi-                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     |
| 244                                      | mine feculari. 177                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             |
| Anima separate ftatus ante               | Eorum calibatus 181                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            |
| Refurrectionem. 315                      | Turisdicito. 217                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               |
| Antichriftus quis fit. 306               | Communicatio Privativa &                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       |
| Apocryphi libri quare pro                | Cumulativa. 80                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 |
| Canonicia non funt haben-                | Concilia errere poffunt 150                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    |
| Arma contra Magistratum                  | Concilii Generalis supreme                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     |
|                                          | Decisio. 154                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   |
| movereillicium. 221                      | Concupiscentia in Renatie.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     |
| Arbitrium liberum in homi-               | 123                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            |
| ne lapso an sit. 119                     | Controversiarum Judex. 37                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      |
| 602                                      | Controvernation James, 37                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      |
| ot B.                                    | D.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             |
| Parania in                               | the state of the s |
| DAptilmi Necessitas. 285                 | Deus.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          |
| - mip 1 - 7 - 88 5165                    | Ei cognitio. 52                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |
| . 494-24 C                               | Attributa quomo-                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               |
| Calibatus an Clericie ne-                |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |
| ceffarius 187                            | Potentia effentialia & Perio-                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  |
| Canon Scripturz integer. 13              | nalis. 74                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      |
| Certitudo falutis. 269                   | Deum effe.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     |
| CHRISTI,                                 | Disciplina Ecclefiastica, 198                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  |
| Generatio ab eterno. 69                  |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |
| Conternitas cum Pare 75                  |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |
| Incarnatio 252                           |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |
| Satisfactio. 262                         |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |
| Conseder                                 | TCCITAL                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        |
| quomodo fit win 300. 79                  | L Quid fit Ecclefia. 134                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       |
| diomono ne manata. 13                    | V v Milnars                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    |
| 1. 1. 1. 1. 1. 1. 1. 1. 1. 1. 1. 1. 1. 1 | , minima                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       |

#### INDEX RERVM.

| A                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              | -   |
|--------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|-----|
| Militans & Triumphans. 140                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     | -   |
| Eccleia vifibilitat. 144<br>Eccleia vifibili fallibili-                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        | F   |
| 18. 149                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        | He  |
| Eccletiz nue. 158                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              | 110 |
| Ecclenz Membra 168                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             | He  |
| Extra Eccleiam falus                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           |     |
| nulla. 163                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     | Hy  |
| Electio ex Gratia. 136                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         |     |
| Episcoparus Institutio De-                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     | 100 |
| is. 204                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        | -   |
| Ethnicorum falur. 163                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          | I   |
| production of                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  | -   |
| - Y and of and                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 | la  |
| Fidelicatis Juramentum & quibus prestandum. 190                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | de. |
| quibus præftan lum. 190                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        | In  |
| Fides & Ratio quomodò                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          | -13 |
| confiftant. 98                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 | In  |
| Fides przvisa non causa E-                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     | In  |
| lectionis 137                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  | 3.  |
| Filius in Scripturis Quadru-                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   | In  |
| plex. 70                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       | 3   |
| Falicitas Externa non Nota                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     | In  |
| Eccleliz 145                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   | In  |
| Fundamenta doctrine & Munimenta quomodò dif-                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   | D.  |
| ferunt. 96                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     | la  |
| icique.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        |     |
| G                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              | Ju  |
| Cally State Control of the Control o | Ju  |
| Eneratio Phylica & Hy-                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         | Ju  |
|                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | Tu  |
| Gratia Universalis 273                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         | 3   |

| HAbitus Naturalis    | ande-            |
|----------------------|------------------|
| Hebraica litera an m | Heniur.          |
| Hebraicus Textu V.   | 19.20<br>C./por- |
| Hypoftatica Vnio.    | 255              |

Dez an fint in Des. 36 Ignorantia quotifq excufat. 128 mortalitas Homini Neturalis. pii Ecclefin Membra an fint. carnatio Chriffi. 25 2 fallibilicas Pope nulla eft. 38,39 fidelitas an fuerit primin Peccatum. 104.105 terpretum 72, Translatio.21 vidia quomodò peccanim minum. 46 111 104 105 vocatio Southerum & Angelorson. dzorum vocatio. dex controverfiarum. ramenten Fidelitar à quibus præftandum. 190 stificatio per solam Fidem. Justicia Originalia in Adamo. 170

#### INDEX RERVING

| JADEK                                             | M. E.W. A-IAN.                                     |
|---------------------------------------------------|----------------------------------------------------|
| T. T. Date                                        | esmino .O.                                         |
| L Ibertas à Que. in Que &                         | O Pera non meritoria.                              |
| Liberum roitrium in homi-                         | Opus Operatum. 278<br>Originalis Peccati propa-    |
| Lingua ignota. 32                                 | gatio. 112                                         |
| Litera Heb. an mutentur. 19.                      | P. daysolui                                        |
| Littes in Écclesia quomodo                        | Padopaptilmus quare pro-                           |
| Liturgia Hale probande. 230                       | Papæ Infallibillitas. 38.39                        |
| Liturgiz Anglicanz defen-                         | Primatus. 199                                      |
| · fig. 235                                        | Paracletus Mediationis & ma-                       |
| Luxuria an fuerit Peccarum                        | nuduttionis: 82                                    |
| Printin. 105                                      | Peccati Origo. 100                                 |
| 7 7 7 121                                         | Peccati Originalis propagatio.                     |
| M. A.         | 112                                                |
| A Arrimonii Vinculum                              | Peccatum omne mortale.                             |
| M Atrimonji Vinculum                              | 127                                                |
| Meritum operum nullum. 303                        | Peccatum in S. S. irremiff-                        |
| Milte Anni Apocalyptici. 312                      | bile. 131                                          |
| Mitte Idelelatrie. 295                            | Perseverantia Sanctoru. 137                        |
| Monachatus illicitus. 185                         | Petri Primatus qualis fuerit.                      |
| Mulidt finis qualis futurus.                      | 41.201                                             |
| 321                                               | Presbyteratus Epifcopaini in-                      |
| N.                                                | ferior. 204                                        |
| AT Ature corrupte quant-                          | Prziumptio bona & mala.                            |
| or vulnera. 125                                   | Punctorum Hebr. ufus 21                            |
| Necessarium & Voluntaci-<br>um quomodo Dea conve- | Punctorum Hebr. ulus 21<br>Pingarorium an fit. 193 |
| mlunt.                                            | R.                                                 |
| Notz Fielefia. 158                                | P Atio & Fides quomo-                              |
| Novistima 1992                                    |                                                    |
| - To distinct to be                               | do contiffant. 98                                  |
| alacmin put                                       | V v 2 Redemptio                                    |

|                               | Haddon                                          |
|-------------------------------|-------------------------------------------------|
| 1 MD BIX A                    | ERMAT                                           |
| Redemptio. O 251              | SYBILLZ.                                        |
| Regum Poreftes 7 222          | de Eis Indicium. 98                             |
| Reprobatio abjulata an de-    | Symbola Apostolic. &c.                          |
| tur                           | quomodò immutata ma-                            |
| Reprobi Ecclera mintra an     | nent. 98.99                                     |
| A                             | de n'immil                                      |
| re Corporise 318              | Litera E. a virgate at un 10.                   |
| Rhemenis Translatio. 36.      | T Heologia quid fit. 6                          |
| - deten bantent dedope C      | соттирым. 13                                    |
| S Mirrod A                    | Grzecus N. T. incor-                            |
| C Acramenta. 277              | DOING. 11-23                                    |
| D Eorum efficecia. 278        | Tradicionis Ecclesie usur 97                    |
| Humerus. 281                  | Traditiones non ferip-?                         |
| Salutis Certinado. 10 112 260 | ez quare non admit-245                          |
| Salus extra Ecclesiam milla.  | Translatio Vulgaris. 26                         |
| Sanctorum Perfeverantia.137   | Duacenfis. 26                                   |
| Invocatio. 169                | Rhemenis. 36                                    |
| Sarisfactio Christi. 262      | 72. Interpretum. 11                             |
| Scientia Media. 56            | Transubstantiatio. 292                          |
| SCRIPTUBA.                    | TRINITAS. 60                                    |
| Scripturz Canon integer. 13   | Eam credere quam fie                            |
| Perfectio. 45                 | neceffarium. 93                                 |
| Scripturam elle verbum Der    | "u. gan                                         |
| SPIRITUS S.                   | T Eniale Peccatum aul-                          |
| Ejns Proceffie. 82            | V fun. 128                                      |
| Deitas & Invocatio. 87        | Vilibilitas Ecclefia. 144                       |
| Sopherim qui fuerint 20       | Unto Hypoftatica. 255                           |
| Supererogatio est Superimo-   | Voluntarium & nece farjum                       |
| Subditorum Officium erga      | + quomodò Deo conveni-                          |
| Magistration. 8 014 221       | ant. 24:                                        |
| Superbia Reconum primum       | Vota Monastica. 186<br>Vulgaris Translasio quo- |
| Damonum. 102                  |                                                 |
| FIN                           |                                                 |
|                               |                                                 |

